
1 

 

Tex(t)túrák 

Egy induló generáció hangja 

 

 

 



1 

 

 

 

Tex(t)túrák 

Egy induló generáció hangja 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Szeged 

2025 

  



2 

 

Szerkesztette 

Dávid Kinga 

Kollár Andrea 

 

 

© Szerzők 

 

 

 

ISBN 978-963-688-049-1 

 

 

Kiadta:  

Szegedi Tudományegyetem Bölcsészet- és Társadalomtudományi Kar 

Felelős Kiadó: Kollár Andrea 

 

 

 

A kiadványt támogatta: 

„Az Országos Tudományos Diákköri Konferencián, valamint tudományos 

műhelyein való részvétel és a lebonyolítási feladatok ellátása” c. pályázat 

A pályázati kategória kódja: NTP-HHTDK-24-0002 

 

 

 

 

  
 

  



3 

 

 

TARTALOM 

TARTALOM __________________________________________________________ 3 

Előszó ____________________________________________________________ 9 

TÖRTÉNELEM ______________________________________________________ 15 

PETRÓCZI Márton: Mátyás korabeli olasz-magyar diplomáciai és kulturális 

kapcsolatok Nicolo Sadoleto követjárása tükrében ________________________ 17 

Bevezetés ______________________________________________________ 17 

1. Nicolo Sadoleto követjárásának történelmi háttere ___________________ 19 

1.1 Mátyás itáliai politikája 1458-1482 között, a követjárás előzményei ___ 19 

1.2 Mátyás király és a ferrarai háború _____________________________ 22 

1.3 Összefoglaló megállapítások __________________________________ 25 

2. Niccolo Sadoleto és Domenico Giugni levelezése a Kegyes Ligával: a két 

misszilis _______________________________________________________ 26 

3. Forrásátirat ___________________________________________________ 28 

Irodalom _______________________________________________________ 31 

IRODALOM _________________________________________________________ 33 

FARKAS Mónika Kitti: Az olasz történelmi regény fejlődése a 19. században. Elméleti 

megközelítések ____________________________________________________ 35 

A történelmi regény elméletei dióhéjban De Sanctistól napjainkig _________ 35 

A 19. századi olasz történelmi regény fordulata: a Promessi sposi _________ 41 

Irodalom _______________________________________________________ 49 

KOVÁCS Zita: "i Gesuiti d'Italia ammazzano spiritualmente, non già colla corda e col 

ferro, ma colla lingua, come i rettili” – Az egyház és a jezsuita rend világiasságát 

kritizáló hangok a Risorgimento korában: a traktátustól a regényig __________ 51 

Bevezetés ______________________________________________________ 51 

1. A történelmi helyzet: egyházkritika a Risorgimento idején _____________ 54 

2. A traktátus-irodalom: fókuszban a jezsuiták ________________________ 55 

2.1. Vincenzo Gioberti (1801-1852) ________________________________ 55 

2.2. Carlo Maria Curci (1809-1891) _______________________________ 57 

2.3. A Gioberti-Curci–vita _______________________________________ 58 

3. Egyház a Risorgimento utáni irodalomban __________________________ 66 

3.1. Az egyházról általában ______________________________________ 66 

3.2. A jezsuita valóban „mala razza”?______________________________ 70 

3.3. Az egyházi javak elkobzásának kérdése _________________________ 72 

4. A szekularizáció hatása az olasz államra ____________________________ 76 

Összegzés ______________________________________________________ 77 

Rövidítések _____________________________________________________ 78 

Irodalom _______________________________________________________ 80 



4 

 

SZABÓ Tímea: Ida Baccini, egy őszinte és elkötelezett hang a 19. század második 

feléből ___________________________________________________________ 82 

Bevezetés ______________________________________________________ 82 

1. A szerző életéről________________________________________________ 84 

2. A szerző életművéről ____________________________________________ 88 

2.1. Ida Baccini és a női önéletrajzírás: La mia vita. Ricordi autobiografici 

(1904) ______________________________________________________ 90 

2.2. Egy leánygyermekeknek szánt olvasókönyv: La fanciulla massaia (1880)

 ____________________________________________________________ 98 

3. A két mű komparatív elemzése ___________________________________ 102 

3.1. Női identitás _____________________________________________ 102 

3.2. Emberi kapcsolatok, a barátság és a szerelem ___________________ 104 

3.3. Oktatás _________________________________________________ 104 

Összegzés _____________________________________________________ 105 

Irodalom ______________________________________________________ 106 

Szilágyi Edina: A férjem tollából: ironikus autofikció Brunella Gasperini Il marito 

di mia moglie című írásában _________________________________________ 109 

1. Bevezetés ____________________________________________________ 109 

2. Autofikció és önábrázolás Brunella Gasperini prózájában ______________ 111 

3. Ironikus férfihang és elbeszélői maszk. Az Il marito di mia moglie szerkezeti 

és stiláris sajátosságai ____________________________________________ 114 

4. Il marito di mia moglie mint női önreprezentáció ____________________ 116 

5. A férfi maszk lehullása. A hatalmi pozíciók, a patriarchális szerep 

dekonstrukciója és a női szubjektum megerősítése ____________________ 118 

7. Összegzés: a visszanyert női narratíva _____________________________ 119 

Irodalom _______________________________________________________ 119 

BAKAI Boglárka: Az elbeszélhető én narratívaképző szerepe Donatella Di 

Pietrantonio A visszaadott lány című regényében _________________________ 121 

Bevezetés ______________________________________________________ 121 

1. A „visszaadott” kapcsolatok _____________________________________ 124 

2. Az anya, aki nincs _____________________________________________ 125 

3. Nem létező, mégis szükséges anya _______________________________ 126 

4. Anya, mint szükséges Másik? ___________________________________ 128 

Konklúziók ____________________________________________________ 130 

Irodalom ______________________________________________________ 132 

MATOLCSI Balázs: Nem-helyek Niccolò Ammaniti regényeiben _____________ 135 

Irodalom ______________________________________________________ 144 

ZEMEN Anna Mária: A város, ami beszél: irodalmi térélmények Nicola Pugliese 

Malacqua (1977) című regényében ____________________________________ 146 

Irodalom ______________________________________________________ 153 

FORDÍTÁSTUDOMÁNY _______________________________________________ 155 



5 

 

ODROBINA Hanna: Kulturálisan kötött elemek Szabó Magda Abigél című regényének 

olasz és angol fordításában __________________________________________ 157 

1. Bevezetés ____________________________________________________ 157 

2. A kutatás elméleti háttere ______________________________________ 158 

2.1. A kulturálisan kötött elemek kutatása a fordítástudományban _____ 158 

2.2. A fordítási megoldások kategorizálása ________________________ 160 

2.3. A honosítás és az idegenítés mint fordítási stratégia ______________ 161 

2.4. Szabó Magda műveihez kötődő fordítástudományi kutatások ______ 162 

3. A kutatás anyaga _____________________________________________ 163 

3.1. Az Abigél című regény _____________________________________ 163 

3.2. Az Abigél olasz és angol fordítása ____________________________ 165 

4. Kutatási kérdés és hipotézisek ___________________________________ 165 

5. A kutatás módszere ___________________________________________ 166 

5.1. A tematikus csoportok _____________________________________ 166 

5.2. Fordítási megoldások ______________________________________ 168 

5.3. Fordítási stratégiák _______________________________________ 170 

6. Eredmények _________________________________________________ 170 

6.1. Fordítási megoldások ______________________________________ 170 

6.2. Fordítási stratégiák _______________________________________ 172 

7. A korpuszból vett néhány példa elemzése __________________________ 173 

8. Hipotézisek igazolása vagy elvetése ______________________________ 175 

9. Összegzés ___________________________________________________ 176 

Irodalom ______________________________________________________ 177 

KÖNYVSZEMLE ____________________________________________________ 179 

Nápoly – peronvég (Ermanno Rea: Napoli Ferrovia) [Zemen Anna Mária] ____ 181 

Egy könyvbe zárt szerző naplója (Elena Ferrante: Gomolygás) [Bakai Boglárka]

 ________________________________________________________________ 184 

Identitásvesztés 2.0 (Niccolò Ammaniti: La vita intima) [Matolcsi Balázs] ____ 190 

Családregény női ágon (Aurora Tamigio: Il cognome delle donne) [Szilágyi Edina]

 ________________________________________________________________ 194 

„Egy nő képes úgy festeni, mint egy férfi, s talán még jobban” (Anna Banti: 

Artemisia) [Csákvári Lilla] __________________________________________ 196 

La pericolosa relazione tra Nord e Sud, ovvero la nascita dell'Italia (Pete László: 

Itáliától Olaszországig – A Risorgimento és az olasz egyesítés) [Kovács Zita] __ 199 

 

 

 



9 

 

Előszó 

Új önálló kötettel jelentkezik a Szegedi Tudományegyetem Olasz Nyelvi és Irodalmi 

Tanszéke. Részben folytatva a Műhelymunkák sorozat szellemi örökségét, de felépí-

tésében szakítva annak köteteivel, a Tex(t)túrák. Egy induló generáció hangja a tan-

széken folyó irodalom-, történet- és a fordítástudományi kutatások területéről közöl 

válogatott írásokat. A szerzők fiatal kutatók (hallgatók és doktoranduszok), akik bár 

a tudományos pályájuk elején járnak, már elköteleződtek a kutatómunka, a gondol-

kodás, a felfedezés öröme iránt. A címben megjelenő szójáték tükrözi a kötetet alko-

tó tanulmányok közös vonását: valamennyi dolgozat szövegekkel dolgozik, szövege-

ket vizsgál különböző diszciplínák, módszerek és kritikai megközelítések szerint di-

vergálódva, izgalmas szellemi túrára invitálva az olvasót. S miközben bebarangoljuk 

az olvasatok szőtte gazdag textúrákat, megismerhetjük ennek a fiatal, induló tudós 

generációnak a hangját.  

A kötet nyitó tanulmányát egy történettudományi dolgozat alkotja, amely 

Hunyadi Mátyás uralkodása idején a királyi udvarban tevékenykedő két itáliai követ, 

Nicolo Sadoleto és Domenico Giugni levelezéseibe enged bepillantást. Petróczi Már-

ton a Vestigia kutatócsoport levéltári kutatásai nyomán létrehozott adatbázisból 

dolgozta fel az említett követek egyik közös fogalmazású, eddig nem vizsgált levelét, 

és készítette el annak átiratát. Az 1482. június 21-i keltezésű misszilis tartalmilag 

szorosan kapcsolódik a követek egy nappal korábban írt leveléhez, így a két doku-

mentum közötti hasonlóságok feltárásában, a tartalmi és formai jegyek vizsgá-

latában fontos kiindulási pontot jelentett a szerző számára e korábbi keltezésű levél 

Mátyus Norbert által elkészített átirata. Bár a tanulmány legnagyobb tudományos 

értékét kétség kívül ez a forrásközlés adja, mindenképpen meg kell említenünk a 

bevezető történeti összefoglaló rendkívül részletgazdagságát, aminek köszönhetően 

kimerítő ismereteket kaphatunk mind Mátyás korabeli itáliai politikai kapcsola-

tairól, mind pedig a két követ ténykedéséről a magyar királyi udvarban. A tanul-

mány értékét külön is növeli, hogy Petróczi Márton személyében egy rendkívül fiatal 

kutatót köszönthetünk.  

Az irodalmi blokk alkotja a tanulmánykötet legtestesebb fejezetét. Bár nem 

annyira tudatos tervezés, mint inkább az élet alakította, hogy a szekciót alkotó ta-

nulmányok különös korrispondenciákat mutatnak egymással tematikai vagy kriti-

kai szempontból, igazi túravonalat rajzolva az olvasók szeme elé. A sort két olyan 

dolgozat nyitja, amelyek a Risrogimento korszakát, illetve a történelmi regényeket 

helyezik vizsgálati fókuszukba. Farkas Mónika tanulmánya elméleti szempontból 

tárgyalja a 19. századi történelmi regény kérdését, a többi között De Sanctis, Lukács, 

Banti és Silvana Patriarca írásainak segítségével. A tanulmány érdekessége, hogy a 

műfaj körüli kérdéseket szoros összefüggésben vizsgálja az egységes Olaszország 

irányába mutató nemzetformálás problematikájával. Ebbe az összefüggésrend-

szerbe állítja Manzoni I Promessi sposi regényének izgalmas, eredeti meglátásokban 



10 

 

gazdag olvasatát is. A dolgozatnak van azonban még egy további figyelemre méltó 

megállapítása, hogy tudniillik a történelmi folyamatok tanulmányozása szempont-

jából releváns kutatási alapot adhatnak a szépirodalmi alkotások is.  

Ugyanez a gondolat képezte a következő dolgozat szerzőjének, Kovács Zitának 

eddigi kutatási projektje gerincét is. A fiatal szerző folytatva a korábbi munkát, a 

Risorgimento idejében játszódó, de azt követően keletkezett, javarészt történelmi 

regények vizsgálatán keresztül próbál meg közelebb kerülni az olasz egyesítés fe-

szültségektől messze nem mentes politikai-társadalmi klímájának megértéséhez. A 

jelen tanulmányhoz az állam és egyház kapcsolatának elemzése jelentette a kiindu-

lópontot, innen jutunk el a Jézus Társasága körül kialakult vita közelebbi vizsgá-

latához. A dolgozat a korábbi kutatási eredmények figyelembe vételével arra keresi 

a választ, vajon az utókor irodalmi reflexiója új megvilágításba helyezi-e a Risorgi-

mento évtizedeit uraló negatív társadalmi közvélekedést az egyház, kiváltképp pedig 

a jezsuiták irányában, vagy azt érdemi eltérések nélkül csupán tükrözik a későbbi 

művek, mintegy háttérfestés eszközeként használva a kritikák fókuszában álló néze-

teket. Ennek alapján a főként tematikus elemzés két fő erővonal mentén bontakozik 

ki: egyrészt vizsgálja a korabeli traktátusokból kiolvasható egyházkritikai pozíció-

kat, másrészt áttekinti az irodalmi vizsgálati korpuszt alkotó tíz regény vonatkozó 

témakibontásait. Külön értéket ad a munkának, hogy kitüntetett figyelmet szentel 

a szakirodalom által elhanyagolt, Vincenzo Gioberti és Carlo Maria Curci között 

kibontakozó, több traktátusra kiterjedő polémiának. 

Nem szakadunk el teljesen az egyesítést követő közvetlen évek kulturális köze-

gétől a következő tanulmány esetében sem, bár a kutatási kérdés áttevődik a nők 

társadalmi és kulturális szerepvállalására, a kibontakozóban lévő női irodalomra. 

Szabó Tímea egy némileg elfeledett, de a kor pedagógiájában, oktatási reformjaiban 

oroszlánrészt vállaló, rendkívül karakteres Ida Baccini életművének vizsgálatára 

vállalkozott. A kutatások eredményeképpen kirajzolódó alkotói profil több meglepe-

téssel is szolgálhat az olvasó számára, így elsőként mindenekelőtt a Baccini által 

hátrahagyott irodalmi örökség hihetetlen gazdagságának és változatosságának 

felismerésével. A szerző kevésbé járt utakra lép, amikor úgy dönt, hogy a kritika 

által majdhogynem kizárólagosan preferált gyermekirodalmi művek (különöskép-

pen a Le memorie di un pulcino mese) vizsgálata helyett Baccini önéletrajzi könyvét 

(La mia vita. Ricordi autobiografici, 1904) és egy lánygyermekeknek készült olvasó-

könyvét (Fanciulla massaia, 1880) veti össze elemzésében. És hogy mi támaszthatja 

alá ennek a komparatív munkának a jogosságát? Leginkább az a kritikai alapfelte-

vés, amely szerint az önéletrajzban felvázolt, több tekintetben fikcionalizált önarc-

kép Baccini részéről egyfajta modell-alkotás intenciójával született, és az így 

megalkotott női figura karakterisztikus jegyei polarizált módon jelen voltak már a 

két évtizeddel korábbi olvasókönyv narratívájában is. Baccini a saját életútjának és 

személyiségének ilyen típusú megjelenítésével valójában önmagát alkotta meg a női 



11 

 

lét kiteljesedett megélésének példájaként a kor ifjú hölgyei számára. A dolgozat té-

mája, Ida Baccini alakjának újra felfedezése és a textuális áthallásokra érzékeny 

elemző munka adja az írás különös értékét. 

Valójában ez az autofikció-centrikus kritikai megközelítés jelenti a kapcsoló-

dási pontot Szilágyi Edina következő írásával, amely szintén egy kevésbé kutatott 

írónőt próbál kiemelni a feledés homályából. Brunella Gasperini neve talán isme-

rősen cseng a humoros ifjúsági irodalomért lelkesedő olvasók körében, akik még 

emlékezhetnek a Magyarországon is nagy sikert aratott családregény-trilógiára Én 

és ők, Mi és ők, Ő és mi címmel. A jelen dolgozat azonban nem ezekkel a művekkel, 

hanem egy magyar nyelven nem olvasható novella, az Il marito di mia moglie [A 

feleségem férje] elemzésével foglalkozik, igaz, a családon belüli dinamikára helyezett 

fikciós fókusz itt is jelen van. A novella elemzésének teoretikus kereteit elsődlegesen 

az autofiction elméleteiben kell keresnünk, alaptétele szerint pedig a férfi elbeszélői 

hang csupán elfedése a szerző fikciós kivetüléseként értelmezhető feleségnek, aki – 

következésképpen – az elbeszélés valódi narrátorává lép elő. Gasperini tehát ebben 

a művében is önmagát írja meg, a történetből azonban kiolvashatóvá válik a női 

szerepek, a nők közéleti és társadalmi szerepvállalása, az írás és a női irodalom újra-

gondolása iránti igény. Mindezt a tőle megszokott humorral teszi a szerző, önfeledt 

szórakozást nyújtva olvasóinak, de egyben nagyon is komoly üzenetet megfogal-

mazva a női lét mindennapjait behálózó folytonos megküzdésekről egy alapvetően 

férfihangra hangolt világban. Életműve teljes mértékben érdemes tárgya lehet egy 

kritikai feldolgozásnak: Szilágyi Edina tanulmánya és vonatkozó kutatásai ezen az 

úton tesznek nem kevés lépést előre. 

Még mindig a női szerzőknél maradunk Bakai Boglárka tanulmányával, amely-

ben Donatella Di Pietrantonio Magyarországon is olvasható Visszaadott lány című 

regényét vizsgálja az elbeszélhető én és a narratív identitás kérdésköreit körbejárva. 

Ehhez Adriana Cavarero írásai adják számára a legszükségesebb elméleti alapokat, 

ami összekötő szálat alkot az imént bemutatott Gasperini-tanulmánnyal is. Az elbe-

szélhető én és a szükséges Másik fogalmak jelentik a dolgozat elemzésében azt az 

értelmezési kulcsot, amelynek segítségével a regény kamaszlány főhősének identi-

táskeresésébe és -formálódásába nyerhetünk bepillantást. Figyelemre méltó a dol-

gozatban kínált olvasat, amely szerint a biológiai és örökbefogadó anyától egyaránt 

eldobott lány lelki érésében és identitásformálásában hogyan lép a Másik szerepébe 

a kishúg, és hogyan okoz a főhős életében ez az elutasítottság megbékélés nélküli 

traumatikus sebeket. Di Pietrantonio a kortás olasz női szerzők egyik legmegha-

tározóbb alakja, több regénye is olvasható magyar fordításban, viszont a tanulmány 

abszolút hiánypótló szerepet tölt be a hazai kritikában. 

A kötet irodalmi szekciójának utolsó két tanulmánya a város- és térábrázolás 

kérdéseit problematizálja az olasz kortárs prózairodalom két egyedi hangú alakjá-

nak művein keresztül. Elsőként a hazánkban is jól ismert és kedvelt Niccolò Amma-



12 

 

niti regényeit elemzi Matolcsi Balázs, érzékeny összképet festve a római író narratí-

vájának sajátos jegyeiről, a regények hátteréül szolgáló különleges helyszínekről, 

amelyek jellemzően egyszerre valóságosak és képzeletbeliek, de mindenekfölött és 

leginkább a szereplők társadalmi marginalizálódásához tökéletesen illeszkedő szim-

bolikus terek. A kortárs térelméletekre építve a dolgozat érzékeny képet fest az Am-

maniti prózájában bekövetkező fokozatos hangsúlyeltolódásról az első regényektől 

kezdve a legutolsó disztopikus művel bezárólag, ahogyan a cselekmények helyszínei 

egyre inkább az úgynevezett nem-helyeket veszik birtokba, és ezzel egyre határozot-

tabb módon válnak maguk is narratíva-formáló erővé a szövegekben. Niccolò Am-

maniti a kortárs olasz irodalomnak egyik karcos hangú figurája, regényei nem isme-

retlenek a magyar olvasóközönség számára sem. Filmvászonra termett története-

ivel, sodró elbeszélői stílusával és társadalmilag érzékeny témáival könnyedén be-

lopja magát az olvasók szívébe. Ennek ellenére életművét egységben vizsgáló kriti-

kai feldolgozás eddig nem született Olaszországban sem. Matolcsi Balázs munkája 

már csak ebből a szempontból is figyelemre méltó. Az csak külön pikantériát kölcsö-

nöz a tanulmánynak, hogy mindehhez a Magyarországon az ő fordításában megje-

lent szövegekkel kellett dolgoznia. 

Róma után Nápolyba látogathat az olvasó Zemen Anna Mária finom rajzolatú, 

érzékeny elemzésének köszönhetően. Nápoly mindig is különleges helyet képviselt 

az olasz irodalomban, hiszen maga a város is egyedi képződmény az olasz városok 

sorában. Sokszínű kultúrája, ellentmondásokkal terhelt valósága folyamatos kihí-

vást jelent az írók számára, akik újból és újból nekirugaszkodnak titka megfejtésé-

nek, hogy értelmezzék, leleplezzék, megragadják a romantikus képeslapszerű 

maszk mögötti valódi arcát. A dolgozat Nicola Pugliese Malacqua című regényének 

apokaliptikus vízióját elemzi: a természeti katasztrófa súlytotta város terei a kollek-

tív trauma, a társadalmi bizonytalanság és a szétcsúszott identitások tükrözőivé és 

egyben szimbólumaivá válnak. Zemen Annamária szövege tökéletes finomhango-

lásban rezignál Pugliese regényére, nem utolsó sorban pedig a nápolyi irodalomnak 

egy nálunk ismeretlen, sztereotípiáktól mentes szeletét mutatja meg a magyar olva-

só számára. 

A tanulmánykötet utolsó fejezete a fordítástudománynak van szentelve. 

Odrobina Hanna figyelmét a fordítás kultúraközvetítő szerepe ragadja meg. Dolgo-

zatában Szabó Magda Abigél című regényének angol és olasz fordítását veti össze a 

kulturálisan kötött elemekre adott fordítói megoldások szempontjából. A kutatás 

elméleti hátterének részletező felvázolását és az angol és olasz célnyelvi szövegek 

bemutatását a saját módszertan, majd az összeállított vizsgálati korpuszból vett pél-

dák elemző bemutatása követi. A kutatási eredményeket összegző írás – túl az össze-

vető elemzésre kiválasztott két célnyelv és az irodalmi mű újdonságán – a tudo-

mányosan igényes kidolgozása miatt érdemel külön figyelmet.  



13 

 

A kötet Könyvszemle című záró fejezete által tartalmazott recenziók jelentik a 

textúránkban a díszítőmintát: olasz és magyar nyelvű szépirodalmi művek, szak-

könyvek ismertetőit tartalmazzák, reményeink szerint sok olvasásra, felfedezésre 

érdemes mű bemutatásával.  

Ahogyan említettük, a Tex(t)túrák szerzői fiatal, pályakezdő kutatók. A kötetet 

ezzel a szemmel (is) érdemes olvasni, forgatni. Ajánljuk mindazoknak, akik érdek-

lődnek az olasz kultúra és irodalom iránt, vagy egyszerűen csak kíváncsiak, milyen 

munka zajlik a szegedi Olasz Nyelvi és Irodalmi Tanszékének tehetségműhelyeiben. 

Merthogy mindez nem jöhetne létre a tanszékünk egyik fontos küldetéseként is 

megfogalmazott tehetséggondozás nélkül, amely szükségszerűen és messze túlnyú-

lik a mindennapi hallgatói és oktatói kötelezettségek világán. Ezért a program meg-

valósulásához, a jelen tanulmánykötet megjelenéséhez elévülhetetlen segítséget je-

lent számunkra a Nemzeti Tehetség Program támogatása. 

 

 

Szeged, 2025. május 12. 

Dávid Kinga 

 

 

 





15 

 

 

 

 

 

TÖRTÉNELEM 

 

 





17 

 

PETRÓCZI Márton 

Mátyás korabeli olasz-magyar diplomáciai és kulturális kapcsolatok Nicolo 

Sadoleto követjárása tükrében* 

Hunyadi Mátyás uralkodása (1458-1490) a magyar történelem fényes időszaka, amelyről 

sokat tudunk már, ám mégsem eleget. Az olaszországi levéltárakban fellelt, részben feldol-

gozott források segíthetnek megfejteni az államszervező, kultúra- és birodalomépítő sikerek 

titkát éppúgy, mint a kudarcok tanulságait. A jelen dolgozatban két itáliai követ korabeli 
(1482. június 20. és 21) jelentéseit vizsgálom. A „Vestigia” csoport digitalizált (online kutat-

ható) olasz levéltári forrásaiból átírtam egy eddig feldolgozatlan misszilist, hogy összevethes-

sem Mátyus Norbert korábbi, inspiráló tanulmányában publikált levéllel. Célom, hogy bővül-

jenek ismereteink Mátyás király külpolitikájáról és itáliai diplomáciai kapcsolatairól, esetleg 

árnyaltabbá váljon az udvarában megforduló humanistákról alkotott képünk. Az általam fel-
dolgozott levél Nicolo Sadoleto ferrarai és Domenico Giugni firenzei követ bizalmas együtt-

működését igazolta. A két követ mindent megtett annak érdekében, hogy a velenceiek ellen 

hangolja a magyar uralkodót. Sadoleto szerint Mátyás a császárral és a törökkel egyaránt 

hajlandó békét kötni. Vizsgálataim részben megerősítik a Mátyus Norbert által is hangsúlyo-
zott igényt a Sadoleto anyag teljes feldolgozására. 

 
Keywords: Hunyadi Mátyás, Vestigia, diplomácia, követjelentés, misszilis, átirat, Sadoleto, 

Giugni 

Bevezetés 

Dolgozatomban a Hunyadi Mátyás uralkodása idején fennálló olasz-magyar diplo-

máciai kapcsolatokat vizsgálom, mindenekelőtt Nicolo Sadoleto követjárásának 

(1482-83) dokumentumain keresztül. Úgy vélem, a ferrarai követ missziója jól be-

mutatja Mátyás király itáliai politikájának jellegzetes vonásait. A kutatás történettu-

dományi értékét bizonyítja, hogy számos olyan feldolgozatlan követjelentés van 

még, amelyek ugyan az eseménytörténetet nem gazdagítják új ismeretekkel, viszont 

érdekes koncepciót rajzolhatnak ki a királyi udvar eseményeiről, a hatalmi elit vi-

szonyrendszeréről. 

A követjárás jelentőségére Mátyus Norbert Nicolo Sadoleto követjárása Ma-

gyarországon (1482–1483) című tanulmánya hívta fel a figyelmem, amely a Vestigia 

III. tanulmánykötetben jelent meg (MÁTYUS 2020, 150-163). Az írás amellett, hogy 

rávilágított a követjárás forrásanyagának feldolgozatlanságára, számos egyéb érde-

kes és kutatandó területre is felhívja a figyelmet. Közülük az egyik ilyen az a két 

misszilis, amelyek a követjárás többi dokumentumához képest sajátos formai je-

gyekkel rendelkeznek. A Mátyással szövetségre lépni kívánó Liga két követe – Nicolo 

Sadoleto ferrarai és Domenico Giugno firenzei követ – együttműködésének eredmé-

nyeként a követjelentések közös megszövegezését mutatják be. Mátyus a szóban 

                                                             
* EKÖP-24-2 Egyetemi Kutatói Ösztöndíj támogatással. 



18 

 

forgó tanulmánya végén mellékelte is az egyik ilyen misszilis (1482. június 20-i je-

lentés) átiratát, míg a másik hasonló követjelentést (1482. június 21-i dátummal) – 

eredeti formában a Vestigia adatbázisában érhető el – vizsgálom.  

Kutatásom elsősorban a Domonkos György professzor által 2010-ben életre 

hívott Vestigia Kutatócsoport munkájára támaszkodott (NUZZO 2017, 139-151). A ku-

tatócsoport fő küldetése az Olaszország könyvtáraiban és levéltáraiban fellelhető 

XIV-XVI. századi magyar történelmi és irodalmi vonatkozású dokumentumok azo-

nosítása és kutathatóvá tétele volt. Az eredményeket tanulmánykötetekben (Vestigia 

I., II., III.), cikkekben, konferenciákon ismertették. A feltárt dokumentumokról ké-

szült digitális felvételeket egy online hozzáférhető adatbázisba rendezték. Az ebből 

elkészített átirat adja a kutatómunkám új, lényegi elemét. A Vestigia olaszországi 

levéltárakban végzett forráskutatása nem előzmény nélküli, már az 1830-40-es é-

vektől kezdve több történész nemzedék is részt vett az adatgyűjtésben és szövegkia-

dásban. A korszak történeti hátterének kialakításakor ezért nagy hasznát vettem 

Fraknói Vilmos történészi munkásságának, aki Mátyás királynak több mint ötszáz 

latin levelét gyűjtötte össze és magyarázta, továbbá megalkotta a magyar uralkodó 

monumentális monográfiáját is. Ezenkívül a követjárás mélyrehatóbb megismeré-

sét tette lehetővé Berzeviczy Albert 1914-es forráskiadványa, amely Beatrix magyar 

királyné életén keresztül értékes okiratanyagot biztosított a munkámhoz  

(GEREVICH–JAKUBOVICS–BERZEVICZY 1914, 48–49, 53–54, 55–59). 

Mátyus Norbert tanulmányában megemlíti, hogy a követjárás anyaga egyébi-

ránt feldolgozatlannak mondható (MÁTYUS 2020, 150). A korábban már említett, az 

1800-as években lemásolt és katalogizált forrásokat egybegyűjtő kiadványok nem 

adnak betekintést a Ferrara és Sadoleto közötti levelezésekbe, ezek a misszilisek hiá-

nyoznak a forráskiadványokból. A feldolgozatlanság okát Mátyus részben abban lát-

ja, hogy a történészek számára érdektelen maradt a forrásegyüttes, mivel a ferrarai 

követ küldetése végül nem járt sikerrel (Mátyás nem hajtott végre katonai interven-

ciót a ferrarai háborúban). Másrészt a követjárás eseménytörténetének politikatör-

téneti vonatkozásaiba már más források betekintést engednek. Az említett ellenér-

vek a forrásegyüttes jelentőségét nem csökkentik. A követjelentések az eseménytör-

ténetet ugyan nem gazdagítják újabb részletekkel, de Mátyás király itineráriumáról, 

udvarának emberi viszonyrendszeréről és híres alakjairól (Váradi Péter, Galeotto 

Marzio) újabb információkhoz juthatunk. Ráadásul az egyedi diplomáciai levelezés 

formai sajátosságaiból következő egyéb, értékes kultúrtörténeti vonatkozásokra 

bukkanhatunk. (MÁTYUS 2020, 150-151, 153). 

A dolgozatot tematikusan három részre osztottam. Első lépésként elengedhe-

tetlennek tartom a történelmi háttér vizsgálatát, hogy a követjárás mozgatórugói és 

a követjelentések diplomáciatörténeti helyzete értelmezhető legyen. Az általam el-

készített átirat (1482 jún. 21-i) és a Mátyus Norbert által közölt egy nappal korábbi 



19 

 

misszilis átirat (1482. jún. 20-i) összehasonlításával a Liga államainak bizalmi kap-

csolatát, és a levelek formai hasonlóságait, különbségeit vizsgálom. Végül az átiratot 

forrásként közlöm. 

1. Nicolo Sadoleto követjárásának történelmi háttere 

1.1 Mátyás itáliai politikája 1458-1482 között, a követjárás előzményei 

Mátyás külpolitikájának ugyan nem képezte fő irányvonalát az itáliai államokkal 

folytatott politikája, hiszen kiesett a magyar király főbb célkitűzéseinek spektru-

mából. Ennek ellenére a 15. századi Itália az európai színtéren még meghatározó 

szerepet játszott – ha nem is akkora súllyal, mint korábban –, ezért Mátyásnak is 

számolnia kellett a század második felében egymással szinte folyamatosan háborús-

kodó városállamokkal. Mátyás itáliai politikáját alapjaiban befolyásolta a Velencével 

fennálló kapcsolata, amely a német-római császárral folytatott küzdelme függvé-

nyében változott. 

A török veszély állandó jellenléte Mátyást uralkodása elején arra sarkallta, 

hogy szövetségeseket keressen az oszmánok ellen folytatott defenzív politikájához. 

Ennek érdekében a magyar király két itáliai államhoz is közeledett. Az egyik törökök 

elleni támasza a Pápai Állam volt, amelynek a pénzsegélyeire Mátyás sokáig igény 

tartott. Ennek a pénzügyi támogatásnak a folyamatos folyósítása később azt ered-

ményezte, hogy a királynak nem állt szándékában a pápával szemben álló itáliai 

államokkal szövetségre lépni. Velence is üdvözölte Mátyás királlyá választását. A 

Serenissima egyrészt örült, hogy a magyar trónt nem a Cillei vagyont öröklő III. 

Frigyes nyerte el, másrészt az ifjú magyar király elszigetelt külpolitikai helyzete biz-

tosítékként szolgált arra, hogy ne is kísérelje meg visszaszerezni a korábban elo-

rozott dalmát területeket. Az Oszmán Birodalom – a levantei kereskedelemben ko-

moly akadályt jelentő – növekvő fenyegetése arra sarkallta Velencét, hogy még in-

kább közeledjen a Magyar Királysághoz. Annyira, hogy Bosznia 1463-as török kézre 

kerülése a két állam közötti szövetség megkötését segítette elő. A kiújuló évszázados 

magyar-velencei ellentétek viszont nehezítették, sőt el is lehetetlenítették a hosz-

szabb távú törökellenes együttműködés fenntartását. A két állam közötti jó viszony 

megszakadása eleinte a velencei segélyek ritkulásában, majd Mátyás 1468-as, törö-

kökkel való békekötésében mutatkozott meg. A velenceiek az 1460-as évek végén a 

horvát tengerparti térségben próbálták a magyar király háttérországát gyengíteni, 

ami végleg megpecsételte a két állam közötti törékeny szövetséget. A Köztársaság 

azzal kezdte a magyar befolyás visszaszorítását az Adriai-térségben, hogy 1465-ben 

védelmébe vette a Frangepánokat és a török veszélyre hivatkozva a fennhatósága 

alá vont néhány dalmáciai és horvátországi magyar területet (TEKE 2008a, 17).  

Összefoglalva tehát Mátyás kezdeti itáliai politikáját (főként az 1460-as évekre 

vonatkoztatva) megállapítható, hogy uralkodása elején Velencével és a Pápai Állam-

mal alakított ki szorosabb kapcsolatot, annak érdekében, hogy elnyerje azok – első-

sorban financiális – támogatását a törökök elleni küzdelemben. Igaz, hogy a magyar 



20 

 

király felvette a kapcsolatot az összes itáliai állammal, de a félsziget belügyeibe 

egyáltalán nem szándékozott beavatkozni. A Magyar Királyság és a Velencei Köztár-

saság szövetsége, jó viszonya pedig az 1460-as évek végére totálisan az ellenkezőjébe 

fordult át.  

A korszak Itáliájára alapvetően jellemző a városállamok ligákba tömörülése, 

hogy a félszigeten gyakran kitörő háborúkban a felek ne találják szövetséges nélkül 

magukat. Ezek a ,,szövetségek” nem voltak túlságosan szilárdak, sőt többször meg-

történt, hogy az egyik háborúzó fél, elárulva ligatársát, átállt az éppen aktuálisan 

győzelemre álló ellenfél oldalára. Mátyás szempontjából az első fontosabb ilyen kiú-

juló itáliai konfliktus 1467-ben történt, amikor egy Nápoly, Milánó és Firenze között 

létesült liga állt szemben Velencével. Mint korábban említettem, az 1460-as évek 

második felében Mátyás már inkább ellenséges viszonyt tartott fenn Velencével, 

ezért új itáliai szövetségeseket keresett. A magyar király 1467 decemberében egy 

kipróbált diplomatáját, Kosztolányi Györgyöt küldte Firenzébe. Ugyan a követség 

céljai máig nem tisztázódtak teljesen, viszont az feltételezhető, hogy Mátyás firenzei 

szövetségkeresési kísérletét szolgálta (TEKE 2008b, 1501).  

A magyar király ebben az időben ugyanis fontolgatta, hogy beavatkozik az 

Itáliában dúló háborúba. Egy 1468. évi márciusi milánói követjelentés felfedte Má-

tyás szándékát, hogy firenzei közvetítéssel szövetséget kívánt kötni a ligával (Ná-

poly, Firenze és Milánó) Velence ellen. Az év augusztusában már a firenzei Signoria 

feljegyzései konkrét ajánlatról is beszámoltak, ezt azonban meghiúsította az a tény, 

hogy a liga és Velence már májusban békét kötött egymással.   

Mátyás 1468-ban már Nápolyt akarta megnyerni. Ennek érdekében 1469-ben 

útjára indította Bánfi Miklós követet Nápolyba. Velencei források szólnak arról, hogy 

a magyar követ az aggodalmak eloszlatása miatt tájékoztatta a Serenissimát a terve-

zett szövetségkötésről és biztosította, hogy az sem ellenük, sem a pápa ellen nem 

irányul. Az ekkor kialakulni látszó nápolyi-magyar szövetséget Mátyás csehországi 

háborúskodása lehetetlenítette el elsősorban. Ugyanakkor nem kockáztathatta a ki-

újuló itáliai belharcba való intervenciót, hogy a pápa ne vonja meg pénzügyi támo-

gatását. 

A magyar uralkodó az 1470-es években tovább folytatta a Nápoly- és Milánó-

orientált diplomáciai tevékenységét, a szövetségkeresés továbbra is Velence helyze-

tének meggyengítését célozta, egy kicsit tágabb értelemben pedig egyre inkább III. 

Frigyes német-római császár ellen irányult. A német-római császári cím megszerzé-

sének vágya arra sarkalta Mátyást, hogy intenzívebb külpolitikába kezdjen Itáliá-

ban. Ebből következett, hogy 1471 augusztusában kísérletet tett egy dinasztikus ala-

pon nyugvó szövetség megkötésére a Milánói Hercegséggel. Ezt ekkor Mátyás kül- 

és belpolitikai helyzetének rosszra fordulása mellett az sem tette lehetővé, hogy a 

milánói herceg – a Frigyessel szembeni ellenszenve ellenére – sem akart a császárral 

nyíltan szembekerülni. 1473-ban azonban már létrejött egy nem dinasztikus alapon 



21 

 

nyugvó szövetség Velencével szemben, amelynek oka abban kereshető, hogy Köztár-

saság sikeresen szabotálta Trieszt magyar kézre kerülésének ügyében folytatott tár-

gyalásokat a császárral.  

Mátyás és Milánó együttes fellépésének sikertelensége annak köszönhető, 

hogy mindkettőjüknek a Velencével való jó kapcsolat kialakítása vált érdekévé. Milá-

nó a pápa ellen szövetségest látott Velencében, a magyar király pedig a török ellen 

tervezett katonai lépések anyagi támogatását remélhette a velenceiektől. 1474 tava-

szán Mátyás a nápolyi udvarnál tapogatózott házassági ajánlattal (a lengyel udvar-

nál nem járt sikerrel), amely Aragóniai Ferdinánd részéről kedvező fogadtatásra ta-

lált. 1475-ben meg is született a házassági szerződés Aragóniai Beatrix és Mátyás 

király között. Ez az esemény nagy jelentőséggel bírt Mátyás itáliai politikájának 

alakulásában, így állandó érvényű liga létesült a Nápolyi Királyság és a Magyar Ki-

rályság között.  

Az 1474-es év Itáliában hatalmi átrendeződést is hozott. Nápoly és a pápa egyre 

közelebb került egymáshoz, amivel szemben létrejött Milánó, Velence és Firenze 

szövetsége. A Nápollyal fennálló dinasztikus kapcsolat és a pápai pénzsegélyek ígé-

rete a török ellen Mátyást arra késztette, hogy csatlakozzon a Nápolyi Királyság és a 

Pápai Állam ligájához. 1478-ban a Pazzi-összeesküvés következtében újabb háború 

tört ki Itáliában. Mátyás királytól nem volt idegen a gondolat, hogy apósa, Aragóniai 

Ferdinánd nápolyi király oldalán belépjen a háborúba. Ezt bizonyítja, hogy 1478 

nyarán és 1479 januárjában is engedélyt kért a császártól, hogy a magyar haderő 

egy része átvonulhasson a III. Frigyes által ellenőrzött területeken Friuliban.  

A császár a magyar király kérelmeit mindkét esetben elutasította, azonban Má-

tyás beavatkozására amúgy sem mutatkozott sok esély. Mátyás végleg le akart szá-

molni a Velencei Köztársasággal, ehhez viszont az itáliai erőviszonyok alakulását 

nem látta megfelelőnek. Emellett a cseh királlyal folytatott tárgyalások is más irány-

ba terelték a magyar király külpolitikai fókuszát. Diplomáciai úton továbbra is támo-

gatta Nápoly és a pápa ligáját: míg Firenzénél a békeközvetítő szerepében tetszel-

gett, addig a háttérben azon ügyködött, hogy Milánót a ligatársai oldalára állítsa. A 

milánói kormányzatnál sikertelenül próbálkozott, hiszen az továbbra is a Velencével 

és a császárral való együttműködésben látta a hercegség jövőjét. Annak sincs nyo-

ma, hogy a magyar uralkodó szerepelt volna a békeközvetítők között. A Nápolyi 

Királyságot az Anjou-restauráció fenyegetettségének erősödése és a Pápai Állam ro-

hamos terjeszkedése arra késztette, hogy Firenzével és ligatársaival minél hama-

rabb kiegyezzen. Az 1480-as itáliai béke pedig újabb hatalmi átcsoportosulást hozott 

(TEKE 2008b, 1504-1505).  

1479-ben egy több mint másfél évtizedes háborús időszakot zárt le a Velence 

és az Oszmán Birodalom között létrejött béke. Ezután nem sokkal a török csapatok 

Erdélybe való betörését a Kenyérmezei csatában a magyar seregnek sikerült vissza-

verni. Mátyás bevádolta Velencét a pápa előtt a török betörés felbujtójaként. Tovább 



22 

 

mélyítette a Magyar Királyság és a Köztársaság közötti ellenségeskedést az 1480 jú-

niusában kialakult konfliktus Veglia szigetének birtoklásáért. A hűtlen Frangepánok 

felajánlására Velence védelme alá vonta a horvát nemesi család tulajdonában lévő 

szigetet. Ennek hatására pedig Mátyás egy Magyar Balázs vezette expedíciós haderőt 

küldött a velencei védnökséget élvező Frangepánok és Veglia szigete ellen. A Velen-

céhez egyre közelebb kerülő IV. Sixtus pápa felszólította a magyar uralkodót a Sere-

nissima jogigényének tiszteletben tartására, de ez az intézkedés Mátyást inkább a 

Pápai Állam ellen hangolta. A velenceiek flottájának a szigethez érkezése után hosz-

szas tárgyalások kezdődtek Veglia birtoklásáért. Mátyás végül kénytelennek bizo-

nyult lemondani vitatott területről (FRAKNÓI 1890, 304). 

1.2 Mátyás király és a ferrarai háború 

Az 1477-ben megkötött béke Mátyás és III. Frigyes között nem bizonyult tartósnak, 

a magyar uralkodó külpolitikai döntéseiben egyre nagyobb befolyással bírt a német-

római császárral folytatott küzdelme. A III. Frigyessel ellen indítandó háború lehető-

sége pedig sokszor beárnyékolta a Velencével való leszámolás vágyát. 

Az 1480 márciusában megszülető béke szintén elég törékenynek bizonyult. 

Velence – hogy a Pó-völgyében expanzív politikáját érvényre juttassa – közeledett a 

szintén terjeszkedni kívánó Pápai Államhoz, míg velük szemben egy újabb liga léte-

sült Firenze, Milánó és Nápoly részvételével. A Köztársaság és a pápa között létrejött 

új koalíció jegyében a Serenissima átirányította figyelmét az Adria keleti partjáról. 

A törököt felbátorították, hogy Pugliában partra szállva támadják meg Nápolyt. 

Ghedik Ahmed pasa vezérletével 1480 augusztusában az oszmán csapatok partra 

szálltak Itáliában, és elfoglalták Otranto városát. Velence intrikus politikájára mi 

sem jobb bizonyíték, minthogy az oszmánok azzal bíztatták harcosaikat, hogy ha-

marosan Rómában a Teveréből itathatják a lovaikat, de az Örök Városba vezető utat 

erős velencei egységek állták el. Mátyás Magyar Balázs vezetésével 700 zsoldost kül-

dött apósa megsegítésére. A siker után pedig a törökkel való békekötésre bíztatta 

Ferdinándot. Velence ármánykodása végül ahhoz vezetett, hogy 1481 őszén a Nápo-

lyi Köztársaság kezdeményezésére egy Velence ellenes koalíció alakult Firenze és 

Milánó részvételével (SULYOK 1990, 17.). 

A Serenissima és IV. Sixtus által követett célok ugyan mások, de nem össze-

egyeztethetetlenek voltak. A nepotizmust kedvelő pápa a velencei szenátus katonai 

támogatásában bízott, hogy egy pápai függésben lévő államot alakítson ki Roma-

gnában unokaöcsének, Girolamo Riariónak (Imola ura). Ennek megvalósítása érde-

kében IV. Sixtus nem ellenezte azt, hogy a velenceiek megtámadják Ferrarát, ame-

lyet addig a pápa saját érdekszférájának részeként, pápai feudumnak tekintett. 

Velence az Este-állam egy részének elfoglalásával kizárólagos irányítást akart sze-

rezni a Pó deltája felett, amely számára stratégiai jelentőséggel bírt, mivel a területet 

képező alsó Pó-völgy és Romagna egy része összekötő tengelyt biztosított a venetói 

hátországgal. Ezek voltak a ferrarai háború megindítását ténylegesen befolyásoló 

tényezők, szemben azokkal a gyenge indokokkal, amelyekre a szenátus a háború 



23 

 

megindításakor hivatkozott. 1482 telén még egyáltalán nem volt biztos a háború 

megindításában a Köztársaság szenátusa, de miután ott a háborút pártolók kerültek 

többségbe, megkezdhették a szükséges előkészületeket (a kormányzásra legalkal-

masabb polgárokat juttatták pozíciókhoz, a velencei hadsereg vezetője Roberto San-

severino lett). Végül 1482 május 1-jén kezdetét vette Ferrara inváziója, ami még két 

évnyi háborúskodást hozott Itáliának. A támadás elég felkészületlenül érte Este-i 

Herkulest és szövetségeseit, nem volt semmiféle védekező stratégiájuk. Eleinte még 

a Velence-ellenes liga tagjai (Ferrara, Nápoly, Firenze, Milano, Mantova, Bentivoglio 

és Urbino) abban reménykedtek, hogy a kialakult kritikus helyzetet diplomáciai 

úton el lehet simítani, ezért a pápa közvetítőként való felkérésével próbálkoztak. 

Nápolynak és ligatársainak arra tett kísérlete, hogy IV. Sixtust semlegesítsék, nem 

járt sikerrel. A konfliktus elkerülhetetlennek bizonyult (DE PINTO 2020, 281-284). 

A háború Lombardiára is kiterjedt, amikor Milánó a Velence-ellenes liga olda-

lán belépett a háborúba. A konfliktus eszkalálódásával együtt járt a liga és Mátyás 

király közötti diplomáciai kapcsolatok élénkülése. Firenze 1482 áprilisában diplo-

máciai megbízólevéllel látta el Domenico Giugnit. 1475-óta kereskedőként követhető 

nyomon a Magyar Királyságban, aki többnyire hazájának, Firenzének érdekében járt 

el a magyar udvarban. A források arról adnak tanúbizonyságot, hogy Mátyás kivé-

telezett pozícióban részesítette (ahogy azt a legtöbb Magyarhonban tartózkodó fi-

renzeivel tette). Teke Zsuzsa Mátyás és Firenze című tanulmányában azt írja, hogy 

,,a királynak egy 1481-ben kelt oklevele Giugnit ’tricesimator in regno Sclavonie’ 

(szlavóniai harmincados) -nak mondja”, és ,,az 1480 októberében Zágrábból írott 

levelében ’consiliere del re’- nek, a király tanácsosának mondja magát”. Ez azt bizo-

nyítja, hogy a király szűkebb környezetéhez tartozhatott. Alapvetően tehát kije-

lenthető, hogy a firenzei ’követ’ a magyar uralkodó bizalmasa volt. Azokat az in-

strukciókat kapta a Signoriától, hogy a korábban kiküldött ferrarai követtel, Nicolò 

Sadoletóval együttműködve vegye rá Mátyást a háborúba való belépésre a Velence-

ellenes liga oldalán, vagy legalábbis kérjen katonai segítséget tőle (TEKE 2008b, 

1504).  

A Velence ellen szerveződött liga egyik fő törekvése – amellett, hogy a háborút 

minél kisebb anyagi veszteséggel ússza meg – az volt, hogy Mátyást meggyőze egy, 

a Serenissima ellen indítandó gyors támadásról Friuliban. A nápolyi király és a 

ferrarai herceg a dinasztikus kapcsolatukra, valamint Mátyás Velence ellen táplált 

ellenszenvére próbáltak építeni a magyar uralkodó katonai támogatásának megnye-

rése érdekében. Mátyás intervenciója már a háború elején kevés eséllyel kecsegte-

tett. A magyar király éppen háborúban állt a törökkel és III. Frigyessel is, ezért na-

gyon figyelnie kellett erejének beosztására. Ezenkívül Mátyás érdeke egy nagyobb 

mérvű, átütő támadás volt Velence ellen. Beatrix a nápolyi királynak küldött leve-

lében tájékoztatta apját Mátyás hajlandóságáról a ligába való csatlakozás ügyében, 

de a magyar király mindenekelőtt meg akart győződni ,,az említett szövetség szilárd 

meggyőződéséről” (NAGY – NYÁRY 1877, DEM III., 10-12). 



24 

 

Mátyás tehát felfedte szándékait a liga előtt a Velencei Köztársaság ellen indí-

tandó támadás ügyében. Csak a Köztársasággal szembeni teljes siker esetén hajlan-

dó a konfliktusba beavatkozni. Beatrix nővérének, Eleonóra ferrarai hercegnének 

írt levelében úgy fogalmaz, hogy ,,a velenceiek olyan mértékben károsodjanak, hogy 

mások megkárosítására ne gondolhassanak” (TEKE 2008b, 1506). A magyar király 

első ajánlata szerint: százezer arany pénzsegély fejében tízezer svájci gyalogos és 

hatezer magyar lovas kiállításával gyors támadást intézne Verona és Brescia terü-

letén, ha az összeg kétszeresét biztosítaná a liga, akkor pedig egy másik sereg kiál-

lításával hátba támadná Velencét. Ez az ajánlat nem volt túlzó, a császárral már há-

borúban álló magyar király részéről, mivel a király nem bízhatott abban, hogy a 

támasztott feltételeit a liga államai elfogadják. Ezt bizonyítja, hogy egyidejűleg aján-

latot tett külön a ferrarai hercegnek is, hogy szívesen küld követeket Velencébe a 

béke előmozdítása érdekében. A liga államai végül nem fogadták el a katonai támo-

gatásra vonatkozó ajánlatot. Ennek ellenére a tárgyalások nem szakadtak meg, Fi-

renze utasította Giugnit a megkezdett munkája folytatására (1482 július). Mivel a 

liga érdekét az szolgálta, hogy minél kisebb anyagi veszteséggel minél hamarabb 

zárják le a háborút, ezért alkudozni kezdtek a magyar csapatok bevonásának össze-

géről. 60 ezer aranyat akartak adni, de a fukarkodással csak felbosszantották a ma-

gyar uralkodót. A tárgyalások ezért viszonylag hosszúra nyúltak, amíg 1482 szep-

temberében Sadoletónak sikerült megegyeznie Mátyással. Eszerint, ha a magyar ki-

rály 3-4 évig évente 100 000 dukát juttatásban részesül, akkor hajlandó háborút 

indítani Velence ellen Friuliban. Firenze még szeptemberben értesítette milánói kö-

vetét az alku feltételeiről, ugyanis a Milánói Hercegség jóváhagyása is kellett annak 

elfogadásához. A milánói herceg nem sietett a válasszal, de Firenze sem ragaszko-

dott a gyors válaszadáshoz (még mindig nem állt érdekében ekkora anyagi áldozatot 

hozni). 

A Signoria 1483 februárjában újabb követet menesztett a milánói udvarba, 

hogy a hercegnél kipuhatolják a döntését a magyar királlyal kötendő alku kapcsán. 

Milánó késlekedésének oka abban keresendő, hogy az erőviszonyok időközben meg-

változtak a Velence-ellenes szövetség javára. Az 1482-es esztendő végén IV. Sixtus 

különbékét kötött Nápollyal, Firenzével és Milánóval, majd pár hónap elteltével 

(1483 áprilisában) a Pápai Állam csatlakozott a háborúba a liga oldalán. Ezzel a lé-

péssel tulajdonképpen egyedül maradt Velence. A liga államai már nem tartották 

annyira fontosnak Mátyást bevonni a konfliktusba. Ezt jól jelzi, hogy Firenze vissza-

vonta Giugni diplomáciai megbízatását, szerepe újra kereskedelmi ügyletekre redu-

kálódott (TEKE 2008b, 1505-1506). 

Mátyás 1484 elején egy meglepő javaslattal állt elő, amelyet Nicolò Sadoleto 

közvetítésével terjesztett a liga elé. Ezúttal a magyar király már hajlandónak mutat-

kozott financiális követeléseit feladva háborút indítani a Serenissima ellen, ha a pá-

pa felhatalmazza őt, hogy békét köthessen Velencével, amennyiben sikerülne vissza-

szereznie a köztársaságtól a korábban a magyar korona alá tartozott területeket. 



25 

 

Kikötötte, hogy ha ezt az ajánlatot is elutasítják, akkor a korábban feltételként sza-

bott pénzösszeget magasabbra emeli. A javaslat kedvező fogadtatásban részesült 

Milánó és Firenze részéről is, ennek ellenére a megvalósítását a ligának kedvező 

háborús helyzet már nem tette lehetővé. Ugyanakkor a magyar király ajánlatának 

komolytalanságáról árulkodik – ami Beatrix leveleiből is kitűnik –, hogy egy Velence 

elleni háborút nem tudott volna folytatni a császárral vívott küzdelmével egy idő-

ben. Ehhez a lépéshez Mátyásnak előbb békét kellet volna kötnie III. Frigyessel, ami 

ekkor egyáltalán nem volt előnyös számára. Mátyás a császárral folytatott háborús-

kodását mindvégig prioritásként kezelte, amelyet jól bizonyít, hogy addigi Velence-

ellenes politikájának teljesen ellentmondva, 1484 tavaszán a köztársaságnak tett 

szövetségi ajánlatot. Ezzel akarta megakadályozni, hogy Velence Frigyes oldalára 

álljon a császár ellen már két éve tartó konfliktusban. Velence elutasította a magyar 

uralkodó által javasolt szövetséget, ahogyan visszautasította Frigyes ajánlatát is, 

hogy csatlakozzon az ő oldalán a Magyar Királyság ellen. A háborúban kimerült 

Serenissima semleges szerepet próbált felvenni a két uralkodó között feszülő ellen-

tétben, ugyanakkor közben ügyelt határai megvédésére a magyar expanzív törekvé-

sekkel szemben is. (NÉMETH–PAPO 2008, 202.) 

1484 tavaszán a ferrarai háború végső szakaszába érkezett. Júniusban a milá-

nói és aragóniai csapatok egyesülésével egy 6600 gyalogosból és 13 400 lovasból 

álló haderő vonult Brescia ellen. Ezzel szemben állt a Roberto Sanseverino vezette 

5000 gyalogost és 6000 lovast számláló velencei hadsereg. Ennek ellenére a Liga 

nem érvényesítette helyzeti előnyét úgy, ahogy azt egyébként megtehette volna. Az 

1484 augusztus 7-én Milánó és Velence által megkötött bagnolói béke zárta le a kon-

fliktust. Ennek értelmében Velence megtarthatta szinte az összes meghódított terü-

letet. Egy megkérdőjelezhető és vitatott béke született, amely nem hozott jelentős 

területi változásokat, viszont megváltoztatta az itáliai államok szövetségi rendszerét 

és felborított a félsziget erőegyensúlyát (DE PINTO 2020, 300-304). 

1.3 Összefoglaló megállapítások 

Mátyás külpolitikájának célkeresztjébe az 1480-as évektől a III. Figyes német római 

császárral folytatott küzdelme került. Az 1482 májusától 1484 augusztusáig tartó 

ferrarai háborúba a magyar király nem avatkozott be, de a magyar intervenció ál-

landó fenyegetése sakkban tartotta Velencét, hogy maradjon semleges a Mátyás és 

a császár közötti konfliktusban. Azok a következtetések, amelyek szerint a magyar 

uralkodónak sosem állt szándékában a Serenissima elleni támadás, sem bizonyul-

nak igaznak, hiszen Mátyás sokáig tervezett végleges leszámolást az itáliai állam 

ellen. Dalmácia és az egyéb régebben magyar területek visszaszerzését pedig sosem 

adta fel. Idővel azonban megértette, hogy az itáliai érdekek és a sajátjai nem feltétlen 

egyeztethetőek össze. A Liga a háborús krízist minél kisebb anyagi kárral akarta 

túlélni, és alapvetően védekező stratégiát alkalmazott, míg Mátyás a végleges, nagy-



26 

 

mérvű támadásban volt érdekelt. A császárral folytatott harca 1484-ben már egyér-

telmű prioritást élvezett ,,Mattia Corvino” itáliai politikájában. Ezt bizonyítja, hogy 

még a ferrarai háború idején (1484 májusában) szövetségi ajánlatot tett Velencének.  

Összeségében megállapítható, hogy a ferrarai konfliktus nem volt tipikus itá-

liai belharc abból a szempontból, hogy az addigiaknál jóval nagyobb esély mutatko-

zott a magyar király részvételére az itáliai háborúban. Mátyás katonailag ugyan nem 

érvényesítette érdekeit, azonban az általa a Velencei Köztársaságra kifejtett diplo-

máciai nyomásgyakorlással csökkentette a Serenissima és a császár együttműködé-

sének lehetőségét. 

2. Niccolo Sadoleto és Domenico Giugni levelezése a Kegyes Ligával: a két 

misszilis 

Mátyus Norbert szerint a levelek ,,formai különlegessége” miatt is érdemes mélyre-

hatóbban vizsgálni ezt a diplomáciai levelezést. A Vestigia III-ban megjelent publiká-

cióban egy érdekes, nyelvi jelenségre is felhívja a figyelmet, amelyre röviden utalni 

fogok a lentiekben, és amely sajátság az általam vizsgált levél nyelvezetében is tetten 

érhető. Mindkét misszilis e tekintetben tér el leginkább a korabeli diplomáciai leve-

lezésben használatos egyszerű körlevéltípustól (MÁTYUS 2020, 157-163). 

Szükségesnek tartom a két misszilis konkrétabb kontextusba-helyezését is. 

Különös figyelmet szánok Nicolo Sadoleto ferrarai követ életének bemutatására. 

Nicolo egy jóhírű modenai család sarja volt, családtagjai között fivére, a híres jogtu-

dós, Giacomo Sadoleto, unokaöccse pedig a híres ellenreformer bíboros, Jacopo 

Sadoleto volt (lásd DI PAOLO 2017, 588–590; LUCIOLI 2017, 592–596). Ugo Caleffini 

Croniche 1471-1494 című művéből kiderül, hogy egy bizonyos Nicolaus Sadoletus de 

Mutina (Modena) 1478 óta követként teljesített szolgálatot a Ferrarai herceg, Este-i 

Herkules udvarában. Herkules pedig Nápolyba, Aragóniai Ferdinándhoz küldte őt 

követnek. Nicolo nápolyi követsége 1482-ben ért véget, amikor Mátyás udvarába 

küldték, hogy a Serenissima Liga (Nápoly, Milánó, Firenze és Ferrara) számára se-

gítséget szerezzen a magyar uralkodótól. A Liga Nicolo és a már említett Domenico 

Giugni közvetítésével tárgyalt a magyar királlyal az uralkodó ferrarai háborúba való 

bevonásáról. Levelei szerint, feltehetően 1484-ig szólt diplomáciai megbízatása Má-

tyás udvarában. Utána megfordult Nápolyban, Velencében és Franciaországban, ha-

lálának körülményei ismeretlenek (CALEFFINI 2006, 286). 

1482 tavaszán Velence megtámadta Ferrarát, amelyet bizonyos mértékig vá-

ratlanul ért a háború, ezért a Liga Nápoly és Ferrara rokoni kapcsolataira, és Mátyás 

Firenzével való személyes, jó viszonyára alapozva ügyköveteket küldött a magyar 

udvarba. Nicolo levelezéseiből az is kiderül, hogy a Liga többi követével együttmű-

ködve kellett volna végeznie diplomáciai tevékenységét. A firenzei ,,követ”, Domeni-

co Giugni működéséről tudunk ugyan néhány dolgot (ahogyan azt a követség törté-

nelmi hátterénél felvázoltam), de a többiek szerepét és kilétét homály fedi. Az 1482 



27 

 

június 20-i misszilis ugyan megemlíti, hogy várják a milánói követ érkezését, de azt 

nem tudjuk biztosan megállapítani, hogy az megérkezett-e a magyar udvarba.  

A két misszilis (1482. június 20-i és 21-i) egyedisége azok sajátos előadás-

módjában található meg. A Nicolo által megfogalmazott leveleket Domenico is alá-

írta, és így küldték szét őket a négy érintett állam kancelláriájára. A Mátyus Norbert 

és az általam átírt levél abban különbözik, hogy az általam feldolgozottban (1482. 

június 21.) a firenzei követ közvetlenül nem szólalt meg, ennek ellenére ő is aláírta. 

Valószínűsíthető a követjelentésben való tevékeny szerepvállalása (még ha nem is ő 

fogalmazta), amelyet alátámaszt az is, hogy a misszilisben említett ,,vacsora” után 

feltűnik a király színe előtt. Noha nem figyelhető meg a két alany váltogatása a szö-

vegben, ugyanakkor folyamatosság mutatkozik a két misszilis között abban, hogy a 

címzettek mindig külön-külön vannak megszólítva. Mátyus Norbert találóan úgy 

fogalmazta meg ezt a jelenséget, hogy ez ,,egy olyan szóbeli előadás leirata, amely 

két beszélő és négy hallgató jelenlétében zajlik”. Ez a nyitottság és átláthatóság egy 

bizalmi kapcsolatot feltételez a liga államai között. Továbbá mivel egy nyelven írták 

és küldték Itália különböző részeire, ezért felvetheti egy korai, közös nyelv létezését 

is (MÁTYUS 2020, 159).  

Az általam átírt levelet címzése szerint Ferrarába, Estei Herkules részére küld-

ték, ám a tartalomból világosan kiderül, hogy Sadoleto Ferdinándnak írta, s csak 

másolatban került Ferrarába. Nicolo tájékoztatta a ligát egy fontos audientiáról, a 

királlyal lefolytatott konzultációról, továbbá említést tett egy bizonyos Dom 

Francescóról is a királyi udvarból, akit a nápolyi király fiaként nevezett meg (Fran-

cesco D’Aragona, Ferdinánd legkisebb fia, aki 1476 és 1484 között volt a magyar 

király udvartartásának tagja), és akinek tovább maradását akarta a magyar uralko-

dó elérni (BORSARI, 1961: Treccani). Ezután a ferrarai követ kifejtette Ferdinándnak 

azt, ahogyan igyekezett megnyerni Mátyást a Kegyes Liga ügyének. Próbálta olyan 

színben feltüntetni a velenceieket, mint akik ,,non guardano a promessa ne a fede 

et mancho ad honore”1. Nicolo és Domenico tehát mindent megtett annak érdeké-

ben, hogy a velenceiek ellen hangolja a magyar uralkodót. A konszenzust akadályoz-

ta ugyanakkor a magyar király azon követelése a liga által fizetendő összegről, ame-

lyet a velenceiek elleni támadására akart fordítani. Bonyolította a helyzetet, hogy a 

magyar király még nem kötött békét a császárral és a törökkel sem. Sadoleto szerint 

azonban, Mátyás mindkét féllel hajlott a békére. 

Az 1482. júniusi 21-i követjelentés sok érdekességet tartogathat még. A levélen 

jól látható a Mátyus Norbert által felvázolt sajátosságoknak egy része, ami ezt a kö-

vetjelentést is egyedivé teszi a korszak diplomáciai levelezésében. A két követjelen-

tés pedig szükségessé, de mindenféleképpen érdemessé teszi Nicolo Sadoleto követ-

járásának jövőbeli teljes feldolgozását. 

                                                             
1 ,,nem számít nekik sem ígéret, sem hűség, sem pedig a becsület,” 



28 

 

3. Forrásátirat 

ASMo C.Est. Amb. Ungh. b. 1/9/1: Sadoleto-Gugno 1482. 06.03-1483; (Vestigia 1277) 

 

Illustrissimi et excellentissimi signori nostri etc. Questa mattina Io Nicolo hebi 

audientia particulare da questo signor Re, et gli dixi quanto vostra Maesta me 

haveva comesso cerca’l pregare sua Maesta volesse prestarvi per al quanto de tempo 

lo illustrissimo signor dom Francesco per il bisogno vostra Maesta ne ha al presente 

et per tute quelle rasone che vostra Maesta me commise. Et non potrei dire quanto 

rencresca ad questo signor Re la partita de sua illustrissima  signoria, ma como fiolo 

de vostra Maesta che die essere non mancho che epso signor dom Francesco. Non 

puo volere se non quanto al vostra Maesta piace non di meno ha voluto che 

expectiamo de essere cum La signora Regina a Passonia per deliberare el tuto. Et 

como piu largamente scrive a vostra Maesta epso signor dom Francesco el quale a 

tuto fo presente bene dico questo se’l non fosse Lo promettere che fa vostra Maesta 

de restituirglilo et presto, non credo la lassasse venire, et Dio scia quello deliberara 

cum la signora Regina. 

 

Apresso gli dixi quanto vostra Maesta, me haveva commesso, circha questa guerra 

de venetiani, et che sua Maesta non volesse mo lassare andare questa opportunitate, 

che mai fo tale, ne forse mai piu sera, et como vostra Maesta, ha procurato questa 

legatione nostre, perché sua Maesta sia certa che la non sera abandonata mai, et che 

vostra Maesta scia che epso signor Re conosce la potentia de venetiani il suo male 

animo contra ogni amico, et contro ogni loro vicini, solo tanto tardano, ad fare el 

facto loro quanto se vedeno el tracto a suo proposito,  non guardano a promessa ne 

a fede et mancho ad honore, de vergogna o gravenza non curano. Pare a loro cum 

sue bosie et sue scuse false, coprire ogni loro iniustitia et mancamento et che se sua 

Maesta adessa mo pigliara questa impresa quietando o componendo quella del 

Imperatore, et facendo pace col turcho. se trovaria molto bene contenta. Et poteria 

esser certa che vostra Maesta ha quella consideratione et pensiero de sua Maesta, et 

del suo regno et sua reputatione et gloria, che ch’el habia de li figlioli proprii et de 

se stessa. Et perché vostra Maesta conoscera questa cossa perció confrontara 

largamente sua Maesta, ad non gli perdere tempo. Et qui dixi che non poteva fare 

Io che non parlassi familiarmente cum sua Maesta, havendo inteso la conclusione 

ultima ce hano facta circha quella cossa, li suoi consiglieri, che e de volere dinari et 

in tanta quantita, che essendo la cossa impossibile. Pregava sua Maesta non volesse 

comportare che havessemo ad scrivere epsa conclusione ad quello modo, che la 

pareria et seria expressa denegatione, la quale non merita vostra Maesta, nel amore 

gli porta la Serenissima Liga ne el bisogno de voi. Illustrissimo signor Duca de 

Ferrara suo cugnato et figliolo et haveti tanta sperancia in sua Maesta che quando 

mai non se movesse ad succurrervi per lo amore et parentato, non patira per honore 

de sua Maesta, che vostre Excellentie cum tanto torto sia a questo modo vexata da 



29 

 

venetiani communi inimici. Et pregai sua Maesta volesse bene considerare le 

grandissime spese ha patito la vostra Mesta in tante guerre et tuta la serenissima 

liga, per le quale vostra Maesta scia che non é possibile al presente tractare de dinari, 

che quando sua Maesta facesse inpeto contra venetiani per modo che la serenissima 

liga al quanto fosse relevata et legerita de le tante spese et potesse fare [mai] minore 

numero de gente et quando potesse respirare meglio, alhora vostra Maesta se 

sforciaria de tractare de dinari lo piu se potesse, et non seria difficile la serenissima 

liga, che in questo principio non é possibile lo che sapeva molto bene sua Maesta 

como quella che intende le cosse de Italia non mancho che quelle de Ungheria. Et 

anche gli dixi como li suoi consiglieri dicevano de tanto numero de gente vole sua 

Maesta a questa impresa, che minore bastaria, maxime havendo la serenissima liga 

tanta gente et che questo numero suo bastaria quando havesse ad esser sola ala 

impresa, non di meno potria fare como le piacesse quando non havesse altra guerra 

et poteria fare da se al manco per la rata sua como fa vostra Maesta et la serenissima 

liga. Et anche li dixi como quando a sua Maesta piacesse et paresse gli potesse 

tornare ad honore o contentamento, Io haveva lettere de vostra Maesta de credenza 

al Imperatore, et haveva commessione de fare et  dire quanto a vostra Maesta 

piacesse in beneficio de concordia et cosse del mandato, quale ho. 

 

Sua Maesta rispose regratiava la Maesta vostra del amore et pensiero ha ad sua 

Maesta et conosceva esser vero et prudentemente considerato quanto la Maesta 

vostra ricordava, et quantúque la serenissima liga havesse havuto et havesse spesa 

grande, erano ancora da considerare le sue, et conosceva che cum minore numero 

de gente non era da tentare per sua Maesta impresa contra de Venetiani perché ad 

commenzare et non ultimarli, era proprio, una involvere la Maesta sua in perpetua 

guerra cum loro, a grandissimo danno de questo suo regno al quale e multo obligato 

et al quale ha piu rispecto, per benefitio de epso regno che per specialitate de sua 

Maesta, ma che se vostra Maesta et tuta la serenissima liga volino fare la cossa como 

se debe sua Maesta gli intrara de bono cuore, et fará per modo, che venetiani 

lassarano tuto quello tengono de altri, et infra tanto se bassarano, che non sera 

pericolo ne dubio che cacino ne imparino li vicini, et che assai li piaceva et voleva 

che io parlassi sempre cum sua Maesta tuto quello me pareria, et non voleva che 

nui havessimo ad servire quella conclusione datavi heri, per la rasone che io haveva 

dicto, et voleria al quanto pensare et dopo desinare ce faria intendere el pensieri suo 

cercha la pace et col Imperatore et col turcho dixe poterla havere ad ogni sua posta 

et che assai li piaceria de quella lettera de credenza a mandato ho davostra Maesta 

per potere andare al Imperatore, quando a sua Maesta piaccia, et che de questo a 

Passonia una cum la signora Regina deliberaria, et tandem licenciato me partiti et 

tuto col Magnifico don Domenico et prima et da poi confatio et dopo disinare 

chiamati dal secretario et tesaurero in presentia del  illustrissimo signor dom 

Francesco, el secretario per parte del signor Re ce dixe che havendo hogi olduto 



30 

 

quanto che Io gli haveva dicto, et haveva bene pensato sopra ogni cossa et pondrato 

quanto poteva fare et quanto fare se conveniva. In fine per amore et reverentia de 

vostra Maesta suo padre, et per li suoi savii racordi et per amore et benevolentia 

dela serenissima liga, et per rispecto de voi Illustrissimo signor duca de Ferrara 

voleria sua Maesta, fare la mita dela spesa de tuta la gente sua et cioé de li decemi 

a cavallo et de li decemi apede, et voleva che la liga pagasse et deponesse laltra 

mitate et questo per lo primo anno, per lo segondo vole sua Maesta fare la spesa per 

li dui terci et cossi per lo terzo anno, et vole che la serenissima liga faria per uno 

terzo  et lo pagi in dui termini cioé al San Michele et al San Zorzo  et ultra questi tri 

anni vole sua Maesta fare sempre tuta la spesa et como se devera fare et anche in 

questi tri anni spera et crede sua Maesta del suo mettergli octocentomilia ducati 

ogni anno, ma voria sua Maesta li denari del primo anno in uno termino. Et dice 

che non debe la serenissima liga, retrarse da questo, si perche non se puo fare 

altramente, si perche se bene considrara, vedra che sua Maesta fa et fará assai piu 

che la rata, si perche epsa serenissima liga cavara questi dinari et la usura, de quello  

che fara sua maesta laquale mai piu abbandonara questa cossa, et scia sua Maesta 

che vinetiani harano mazore fastidio. et recressemento et danno de[la] guerra gli 

fara sua Maesta che non hariano dela guerra de tuta Italia, ne de quella de turchi et 

spera de farla per modo che la serenissima liga potra senza contradictione pigliarse 

tuto dal canto del lae. Vedendo nui questa esser la finale risposta et conclusione 

ancora che la crediamo pure impossibile como li dicessimo, pure dicessimo de 

scriverla ala vostra Maesta et Excellentia le quale respondriano et deliberarano, 

conoscendo nui se cossi fosse possibile fare questa spesa, in questi tri anni como 

foria bona, non se tardaria dovendone sequire lo effecto che promette sua Maesta, 

la quale in lo primo rasonamento che la fece cum nui dixe, esser certa che’l 

Imperatore ama vinetiani cossi como li ama la sua Maesta, et voleno che la vostra 

Maesta et Excellentia sapiano che questo signor Re, tene per certo che se venetiani 

occupasseno el stato de voi Illustrissimo signor duca de Ferrara, e facilmente 

occupariano el resto de Italia. Et digando nui che anche subiugava Italia piu 

facilmente acquistariano fuora de Italia, et anche questo regno. Et che perció non 

hano voluto attendere al recuperare le cosse loro ala morte del turcho. Questoro 

tengono per fermo che per defenderse da ogni potentia, siano sempre per essere 

bastanti et percio non stimano tanto la cossa. Altro per hora non ce accade ali pede 

de vostra Maesta et ala vostra Excellentia se recomandiamo. 

 

Bude 21 Junii 1482 

 

Serenissime lige servuli et oratores: Nicolaus Sadoletus – Domenicus Gugnus 

 



31 

 

Irodalom 

CALEFINI, Ugo (2006), Cazzola Franco (szerk,), Croniche 1471-1494, Ferrara, 

Deputazione provinciale ferrarese di storiapatria  

DE PINTO, Francesca (2020), Storia di una guerra “italiana”: Ferrara 1482-1484, in 

Alessio RUSSO, Francesco SENATORE, Francesco STORTI (a cura di), Ancora su poteri, 

relazioni, guerra nel regno di Ferrante d’Aragona, Federico II. University Press, 281-

304. 

DI PAOLO, SILVIA (2017), Sadoleto Giovanni, in Dizionario Biografico degli Italiani, 

vol. 89, Torino, Istituto della enciclopedia italiana, 569-571. 

FRAKNÓI Vilmos (1890), Hunyadi Mátyás király élete, Budapest, Franklin-Társulat. 

GEREVICH Tibor, JAKUBOVICS Emil, BERZEVICZY Albert (1914), Aragoniai Beatrix 

magyar királyné életére vonatkozó okiratok, Budapest, Monumenta Hungariae 

Historica. 

NÉMETH Gizella, PAPO, Adriano (2008), La politica espansionistica di Mattia Corvino 

nell’AltoAdriatico, „Nuova Corvina”, vol. 20, 194-207. 

LUCIOLI, Francesco (2017), Sadoleto Jacopo in Dizionario Biografico degli Italiani, 

vol. 89, Torino, Istituto della enciclopedia italiana, 573-577. 

MÁTYUS Norbert (2020), Nicolo Sadoleto követjárása Magyarországon (1482–1483), 

in DOMOKOS György, W. SOMOGYI Judit, SZOVÁK Márton (szerk.), Vestigia III. 

Italianista tanulmányok a magyar humanizmus és a tizenöt éves háború idejéről, 

Budapest, Balassi, 150-163.  

NAGY Iván, báró NYÁRI Albert (szerk.) (1877), Magyar Diplomácziai Emlékek Mátyás 

király korából III., Budapest, Magyar Tudományos Akadémia. 

NUZZO, Armando (2017), Olasz–magyar diplomáciai kapcsolatok (1301–1550): Új 

források a Vestigia projekt keretében, „Világtörténet” 7 (39), 139-151. 

TEKE Zsuzsa (2008a), Mátyás itáliai politikája. Velence, Nápoly, Firenze, Milánó 

hatalmi törekvései, Budapest, „História”, 2008/10, 17-22 

TEKE Zsuzsa (2008b), Mátyás és Firenze, „Magyar Tudomány”, 169. évf. 12. sz., 

1500-1509. 

SULYOK Hedvig (1990), Mátyás és Itália, in AAVV, Mátyás király emlékére halálának 

500. évfordulóján, Szeged, Juhász Gyula Tanárképző Főiskola Történettudományi 

Tanszék, 12-20. 

 

 





33 

 

 

 

 

 

IRODALOM 

 

 





35 

 

FARKAS Mónika Kitti 

Az olasz történelmi regény fejlődése a 19. században. Elméleti 

megközelítések* 

A tanulmány célja, hogy megvizsgálja azokat az elméleteket, amelyek a Risorgimento idején 

keletkezett történelmi regényt a műfajra jellemző narratív eszközök, valamint a társadalmi és 

kulturális életre gyakorolt hatása, „funkciója” szempontjából értelmezik. Az elemzés részét 

képezik Manzoni történelmi regényről írt értekezésén és De Sanctis nagyszabású irodalomtör-
téneti munkáján kívül többek között Lukács György, Alberto Mario Banti, Matteo di Gesù és 

Silvana Patriarca írásai, amelyek a műfaj vizsgálata során nagy hangsúlyt fektetnek a nemzet-

formálás kérdésére. Mindezen elméletek fényében a dolgozat második felében kísérletet teszek 

Alessandro Manzoni I promessi sposi című regényének elemzésére, elsősorban arra keresve a 

választ, hogyan pozícionálható a mű a 19. századi olasz történelmi regények sorában. 

 
Keywords: Risorgimento, történelmi regény, irodalomelmélet, nemzetformálás, I promessi 

sposi 

A történelmi regény elméletei dióhéjban De Sanctistól napjainkig 

A Risorgimento első felének irodalmi életét alapvetően meghatározta a történelmi 

regény fejlődése és széleskörben való elterjedése. A műfaj itáliai meghonosodása 

nagyrészt, de nem kizárólag Walter Scott történelmi regényeinek olaszországi meg-

jelenésének volt köszönhető1, ugyanis már a 19. század elején számos történelmi 

témájú olasz mű látott napvilágot, többek között Vincenzo Cuoco Platone in Italia 

(1804-1806), Diodata Saluzzo di Roero Il castello di Binasco (1819) vagy Ambrogio 

Levati Viaggi di Francesco Petrarca in Francia e in Germania e in Italia (1820) című 

munkái. A történelmi regény az 1820-30-as években vált uralkodó műfajjá az olasz 

irodalomban2, ezen időszak legfontosabb művei a következők voltak: Tommaso 

                                                             
* A KULTURÁLIS ÉS INNOVÁCIÓS MINISZTÉRIUM EGYETEMI KUTATÓI ÖSZTÖNDÍJ PROGRAMJÁNAK A NEMZETI 

KUTATÁSI, FEJLESZTÉSI ÉS INNOVÁCIÓS ALAPBÓL FINANSZÍROZOTT SZAKMAI TÁMOGATÁSÁVAL KÉSZÜLT 

 
1 Scott regényeit nagyjából 1821 körültől kezdték olaszra ültetni. (ROMAGNOLI 1968, 7) 
2 A romantika és a klasszicizmus között folyó kulturális és irodalmi „vita” egyik kiemelt kérdésköre a 

regény, azon belül is a történelmi regény műfajának felértékelődése volt. A két irányzatot képviselő 
értelmiségiek között zajló vitának számos folyóirat biztosított felületet, mint például a romantika 
támogatója, az Antologia, a klasszicista irányt képviselő Biblioteca Italiana, vagy az abból 1818-ban kivált, 

a romantikusok által alapított Conciliatore. A klasszicisták erkölcstelennek és művészetellenesnek ítélték 
a történelmi regények fikcióit és valóságot egybesűrítő dinamikáját, míg a romantikusok a valódi 

művészi szabadság kifejeződését látták az új műfajban. Mindezek mögött a kulturális és ideológiai tér 
feletti uralom harca húzódott meg, ami a korszak társadalmi változásaira is reflektált: az egykori, 
arisztokratikus értelmiséggel szemben felemelkedő polgári értelmiség ütközőpontjává vált a történelmi 

regényről folytatott vita. A Biblioteca Italiana 1822-es év első számának előszavában a szerkesztők 
felvetik azt a problémát, hogy Itáliában nem kapott nagy figyelmet a regény műfaja. A felvetés hatására 



36 

 

Grossi Lombardi alla prima Crociata (1826) és Marco Visconti (1834), Francesco 

Domenico Guerazzi Battaglia di Benevento (1827) és L’assedio di Firenze (1836), 

Massimo d’Azeglio Ettore Fieramosca (1833) és Niccolò de’ Lapi (1841), Niccolò 

Tommaseo Duca d’Atene (1837) és Cesare Cantù Margherita Pusterla (1838). A kora-

beli történelmi regények döntő többsége érett és késő középkori itáliai eseményeket 

helyeznek a történetük középpontjába, követve ezzel az európai romantika kulturá-

lis változását, amelynek eredményeképpen a középkor megítélése jóval pozitívabbá, 

a korszak jellemző és preferált témájává vált. A 19. századi Itáliában a középkori 

események elbeszélése különösen jelentős szerepet töltött be, egyre több szerző vél-

te úgy, hogy a műfaj alkalmas a társadalmi normák alakítására és a nemzettudat 

megalapozására. A 12-14. századi Itália társadalmát és politikai életét alapvetően 

meghatározta a polgárság kialakulásának kezdete és e társadalmi réteg kulturális 

szerepvállalása, a lovagias erények – becsület, kitartás, bátorság, Istenbe vetett hit 

stb. – fontossága és meghatározó szerepe a társadalmi érintkezés során, nem beszél-

ve a külső hatalmak ellen vívott háborúkról és a szabadság eszméjéről. (LANGELLA 

2012, 400–410) A nemzeti érzéssel és a hazafias helytállással összefüggésben fontos 

további tény, hogy a történelmi regény itáliai elterjedésével egy időben kezdték meg 

az itáliai titkos társaságok a függetlenségi törekvéseiket: eszerint kimutatható, hogy 

a műfajban írt művek a középkori események fátyla alatt a 19. századi Itália idegen 

hatalmak általi elnyomását, belső feszültségeit és születőben lévő szabadságvágyát 

mutatták be. E regények ráadásul, a szerzők politikai hovatartozása függvényében, 

a Risorgimento különböző ideológiai irányzatainak gondolatait is képesek voltak 

megjeleníteni, azokkal kapcsolatban ítéletet megfogalmazni (GANERI 1999, 30–31).  

Giorgio Petrocchi a történelmi regény megszületését elsősorban a korszak 

szellemiségének és a 19. század eleji Itália helyzetének tulajdonítja. A szerzők a fél-

sziget történelmének egy-egy fejezetét nem kizárólag azért helyezték elbeszéléseik 

középpontjába, hogy a kulturális diskurzusban és a közgondolkodásban pusztán 

történelmi tényeket idézzenek meg, hanem mert egyrészt összefüggést láttak Itália 

egykori és a Risorgimento politikai és társadalmi helyzete között, másrészt pedig a 

széttagolt területen szükségesnek tartották a hazafias küzdelmekben, hogy a távoli 

                                                             
egyre jelentősebbé vált a történelmi regény kérdése is, igaz alapvetően negatív felhanggal. Paride Zaiotti 
elmarasztaló recenziót közölt Levati regényéről az invenzione és a storia „szörnyűséges” összefonódása 
miatt. Hasonlóképpen a Biblioteca Italiana hasábjain Davide Bertolotti La calata degli Ungheri in Italia 

nel Novecento (1822) című történelmi regényét az alábbi módon jellemezték: „[…] sdolcinato nello stile, 
[…] né mai pittore dei costumi, nel che consistere dovrebbe il pregio di questo genere di componimenti 
[…]” (ROMAGNOLI 1968, 17). E nézetekkel szemben Sansone Uzielli az Antologiában kelt a történelmi 

regény védelmére. Meglátása szerint ugyanis e műfaj – és általában a romantikus irányzat – több 
évszázados irodalmi hagyomány után a politikusok és hadvezérek dicső és mindenki által ismert 

története (storia pubblica) helyett végre az egyén, a kisember személyes, egyedi történetét (storia 
privata) is képes megjeleníteni. (GANERI 1999, 35) Mindez előrevetíti az arisztokratikus kultúrhegemónia 
megszűnését, vagyis a kultúra liberalizálására irányuló társadalmi, kulturális és ideológiai célkitűzéseket. 

A történelmi regényről folytatott, a klasszicizmus és a romantika közötti vitában új szintet jelentett 
Manzoni Promessi sposijának megjelenése (GANERI 1999, 30–31). 



37 

 

múlt egy-egy magasztos hőstette közös, nemzeti dicsőséggé váljon az olaszok szá-

mára.3 

Lukács György A történelmi regény című művének egyik első meghatározó 

gondolata, hogy a történelmi regények fontos kritériuma, hogy az ábrázolni kívánt 

korszakhoz tartozó erkölcsöt, magatartásformákat, civil szenvedélyeket (polgári 

szerepvállalást) és a szereplők lélektanát jelenítse meg: a szerzőnek tehát nem a 

saját jelenének társadalmi és morális állapotát kell visszavetítenie a történelmi ese-

ményekbe (LUKÁCS 1977, 17). Az idősíkok közötti áthatás csak a régebbi koroktól a 

szerző jelene felé irányulhat, vagyis az egykori történések aktualizálása és az azok-

ból levont következtetések késztethetik reflexióra az olvasót. Lukács ezt nevezi törté-

nelmi igaznak, vagyis úgy véli, a művek valóságtartalmát nem vagy nem kizárólag 

az események pontos és történelmileg hiteles ábrázolása biztosítja. Lukács komplex 

módon tekint a műfajra: a cselekmény helyett a szereplők által képviselt értékrend 

hitelességét állítja a figyelem középpontjába. Úgy fogalmaz, hogy a műfajba sorol-

ható művek feladata nem a pusztán a történelmi események elmesélése, hanem az, 

hogy „átélhetővé tegyük, milyen társadalmi és emberi indítóokokból gondolkodtak, 

éreztek, és cselekedtek az emberek” (LUKÁCS 1977, 50).4 Ezzel magyarázza azt is, 

hogy miért éppen az epikában, azon belül is a regény műfajában vált alapvetővé a 

történelmi szemlélet megjelenítése a 19. században: minden irodalmi megjelenés 

közül ugyanis a regény képes a leginkább és a legkreatívabb módon felmutatni az 

emberi tényező összetettségét. A szereplők egyszerre fontosak a lelkiviláguk, érzel-

meikből táplálkozó döntéseik és a cselekvéseik szempontjából. Változnak, túllépnek 

az egzisztenciális kereteiken, míg a drámában jóval statikusabb valóságban ragad-

nak meg, erős funkcionalitás határozza meg őket (LUKÁCS 1977, 123). 

Ha a lukácsi értelemben tekintünk a szereplők megformálására, akkor ezen 

elmélet fényében válik érthetővé az is, hogy a 19. századi történelmi regényekben 

miért töltött be egyre több fiktív karakter fontos cselekményalakító szerepet és kép-

viselt hazafias-nemzeti üzenetet. Mindez jelzi azt is, hogy a storia privata5 – vagyis 

a kisember története, ami előtérbe kerül a történelmi személyekről szóló dicső tör-

ténetekhez képest – mindinkább megszilárdul a kulturális közgondolkodásban. 

Másrészt viszont az 1820-as, ‘30-as évek műveiben az itáliai történelem szempont-

jából több kiemelkedő esemény és híres szereplő kerül megjelenítésre.  

Alberto Mario Banti a Risorgimentóról szóló monográfiájában a korszak első 

évtizedeiben született itáliai történelmi regények szereplőit három nagy archetípus 

                                                             
3 „V’era pur un’intima necessita, da parte dei romanzieri romantici, a scegliere un dato argomento di 

storia, un’epoca da rappresentare, e nasceva dal bisogno di trovare un rapporto continuo e operante tra 
la storia che stavano vivendo e quella del passato […].” (PETROCCHI 1967, 46) 
4 Eszerint Lukács a történelmi események valósághűségét nem magukban az ábrázolt eseményekben 
méri, hanem a megjelenő karakterekben, hogy ezek felmutatják-e a korszak jellegzetességeit. Szerinte 
annak bizonyítását, hogy az adott történelmi alak az elbeszélés során miért egy bizonyos ábrázolással 

jelenik meg, költői eszközökkel kell elvégezni. 
5 Részletesebben ld. 2. lábjegyzet. 



38 

 

szerint csoportosítja (BANTI 2011, 56). Ezek a kategóriák megerősítik Lukács azon 

nézetét, hogy a szereplőket az ábrázolt kor szerinti erkölcsi minták és társadalmi-

kulturális tradíciók figyelembevételével kell kialakítani. Banti a nemzeti hős (eroe 

nazionale), az áruló (traditore) és a nemzeti hősnő (eroina nazionale) alakját azo-

nosítja és definiálja. A középkori miliőnek megfelelően e történelmi regényekben a 

férfi főszereplő általában katona vagy lovag, aki a lovagi erényekkel felvértezve küzd 

a városának megvédéséért a külső és belső ellenséggel szemben. Éppen becsületes-

sége és hazaszerető magatartása miatt kerül konfliktusba és marad látszólag alul a 

negatív főhőssel szemben. Ez utóbbi jellemzően az áruló karaktere, aki a saját érde-

keit követve, hatalomvágya miatt gyakran az ellenséggel szövetkezik, ami sok eset-

ben a főszereplő halálához vezet. 

A három archetípus közül a női főszereplő a morális és társadalmi viszonyok 

szempontjából kötődik a legerőteljesebben a középkori világrendhez, ugyanis a női 

szerepkör változott a legkevésbé az évszázadok során. A történelmi regények által 

ábrázolt hősnők szerelmi, anyai, feleségi, gyermeki stb. szerepkörükből adódóan jel-

lemzően a főszereplő támaszait jelentik, mintegy lelki forrásként. A 19. században a 

félsziget kulturális tendenciájának és metaforikus képi világának fontos részét ké-

pezte a nőalakként ábrázolt Itália, aminek irodalmi hagyománya is jelentős volt.6 A 

női szereplők jellemzői közé tartozik a hűség (főként a házastársi viszonyban), az 

alázatosság, az érzékenység, de különösen a feddhetetlenség, a szemérmesség, a 

tisztaság és a szűziesség. A főszereplő részben az ő erényeik védelmére esküszik fel, 

így ebből adódik, hogy Itália területi és morális integritását őrzi hazafias tetteivel, a 

negatív főhős pedig éppen ezt próbálja elpusztítani. Tipikus motívumai ezen törté-

nelmi regényeknek, hogy a negatív karakterek ellenfeleik gyengítése érdekében el-

                                                             
6 E gondolat alapja az, hogy Itáliára, mint a nemzetet formáló és megtartó, kegyes anyaként tekintették, 
ami a Mária-kultusz 19. századi átértelmezéséről tanúskodik. E kontextusban a nemzetet a család 
szimbolizálta, amelynek tagjai magának a nemzetnek is tagjai, akiket testvéries és bajtársias viszony fűz 

egymáshoz. Pellico a Dei doveri degli uominiben hazafias-nemzeti eszméktől vezérelve egyértelműen 
pozitív társadalmi és erkölcsi fejlődésnek tartaná, ha e testvéries érzelmekre alapuló új Itália létrejönne: 
„Siamo figliuoli della stessa madre!” (PELLICO 2020, 39). Ugyanakkor az esetek többségében Itália 

nőalakban való ábrázolása a külső hatalmakkal szembeni védtelenségére és kiszolgáltatottságára is 
rámutat, ami a risorgimentós költészet egyik legfontosabb toposza volt. Leopardi All’Italia (1818) című 
versében a szolgálólány (ancella) kifejezés jelenik meg annak érzékeltetésére, hogy mekkora szakadék 

tátong Itália egykori dicsősége és a 19. századi félsziget nyomorúságos erkölcsi, társadalmi, politikai 
állapota között: „Chi la ridusse a tale? […], / […] Piangi, che ben hai donde, Italia mia, / […] Che fosti 
donna, or sei povera ancella.” A történelmi helyzet Itáliát olyan mélységbe taszította le, ahol az egykor 

uralkodó királynő (donna, domina, úrnő értelemmel összefüggésben) már csak szolgálóleány. Manzoni 
pedig az Il Proclama di Rimini (1815) című költeményében így ír Itália 1815-ös helyzetéről: „Questa antica, 

gentil, donna pugnace / Degna non la tenean dell’alto invito: / Essa in disparte, e posto al labbro il dito,” 
Ezek a szavak arra utalnak, hogy a félsziget sorsát eldöntő 1814-1815-ös bécsi kongresszusra Itália 
meghívást sem kapott. Ez a gesztus jól érzékeltette az európai nagyhatalmak Itáliával szembeni 

lenézését. Manzoni szintén a donna megfogalmazást alkalmazza: az egykori dicsőséges és a jelenbéli 
alávetett Itáliát állítja kontrasztba. 



39 

 

rabolják, megerőszakolják a nőket, szerelmet hazudnak nekik vagy kényszerházas-

sággal láncolják magukhoz őket. A női szereplők fent említett erényei csorbát szen-

vednek. E mozzanatok pedig összefüggésben állnak Itália 19. századi, sőt évszázados 

állapotával: a regényekben megjelenő, a női karakter ellen elkövetett bárminemű 

erőszak és árulás megfeleltethető az idegen hatalmak betörésének és a félsziget 

feletti zsarnoki uralmuknak. A Risorgimento első felének történelmi regényei 

számos hasonlóságot mutatnak a témaválasztás, az ábrázolt kor és a karakter-

jellemzés szempontjából. E műfaj darabjai éppen e hasonlóságok mentén tudnak 

beleilleszkedni a nemzetformáló mítoszok sorába, amelyek célja az itáliai nép egy-

kori erkölcsének felélesztése és követendő példaként azt a Risorgimento társadalma 

elé tárni. 

A történelmi regény elméleti megközelítésének keretein belül fontos kérdés a 

történelem és fikció találkozásának megítélése. Napjainkban Alberto Mario Banti és 

Paolo Viola a történet- és irodalomtudomány összeolvadásával kapcsolatos tabuk 

felülvizsgálatát javasolják: véleményük szerint az irodalomkritika és a regények al-

kalmasak arra, hogy bevonják őket a történelmi-kulturális jellegű vizsgálódásokba. 

A két tudományterület összeegyeztethető, az irodalmi művekre úgy tekintenek, 

mint a történelmi valóság lehetséges értelmezőire (DI GESÙ 2015, 286). Olyan eszköz 

tehát, amely képes megértetni és a szélesebb tömegek számára elérhetővé és ért-

hetővé tenni a nemzeti múltat, ilyen formában pedig a történelmi és irodalmi szem-

pontú elemzések egymás kiegészítéseként funkcionálhatnak.  

A 19. századi Itáliában De Sanctis fordított különös figyelmet a kérdésre. A La 

letteratura italiana nel secolo XIX második kötetében Tommaseo, Grossi, Cantù, 

Manzoni és d’Azeglio regényeinek elemzése során nem azt vizsgálta, milyen törté-

nelmi elemek jelennek meg a műfaji sajátosságokkal összefüggésben, hanem a po-

zitivista történelemszemlélet általános bemutatását követően azt próbálta meghatá-

rozni, hogy ennek irodalmi megjelenése milyen kritériumok szerint működik. De 

Sanctis szerint a történelmi elemek nem arra szolgálnak a regényekben, hogy az 

adott korszakot bemutassák – hiszen ez a történész feladata, – hanem az általuk 

felvetett, morális kérdéseken keresztül a szerző a saját kora olvasóit szólítja meg és 

mutatja be a világról alkotott elképzeléseit.7 Tehát bár nem történettudományi 

munkákról van szó, a historiográfiai szemléletmód irodalmi megjelenésének alapja 

az adatok pontos és aprólékos feldolgozása, amelynek lényege, hogy minden kap-

csolódó, az adott korra vonatkozó forrás, feljegyzés és dokumentum áttekintésre és 

feldolgozásra kerül. Ezeket nem elég pusztán beemelni az elbeszélésbe, szükség van 

a „lélek” – vagyis a szokások, a morál, a korszellem és a társadalmi mechanizmusok 

– mélységeibe való behatolásra. A két elem csakis együttesen képes összekapcsolni 

a múltat a jelennel, csak ilyen módon lehetséges mind az egyén, mind a nemzet 

számára a múlt hibáiból tanulni (DE SANCTIS 1922, 56–57). 

                                                             
7 „È un’epoca, un fatto speciale, un personaggio divenuto argomento dello studio d’uno scrittore” (DE 

SANCTIS 1922, 55). 



40 

 

De Sanctis a Storia della letteratura italianában nem konkrétan a történelmi 

regény sajátosságait és annak a 19. század olasz irodalmára kifejtett hatását elemzi. 

Maga a romanzo storico kifejezés csak egyetlen alkalommal, a mű legutolsó oldalán 

szerepel, a zárógondolatokkal összefüggésben. De Sanctis hangsúlyozza, hogy Itáliá-

ban a 19. század első felében végbement a szabadság, függetlenség és hazafias-nem-

zeti lelkület létrehozása terén a Risorgimento által célul kitűzött fejlődés, de mindez 

csak egy külsőségeiben megújult Itáliát jelentett. A belső dinamikák és mechaniz-

musok, az egyházzal kapcsolatos problémák, a politikai erők hatalmi játszmái, az 

akadémiai környezet szűklátókörűsége és az általános ozio továbbra is mérgezték 

az olaszok erkölcsét és szellemi kiteljesedését. De Sanctis erősen szkeptikus annak 

tekintetében, hogy a történelmi regény képes-e a 19. századi Itália fejlődéséhez ér-

demben hozzájárulni: 

Abbiamo il romanzo storico, ci manca la storia e il romanzo. E ci manca il dramma. Da 

Giuseppe Giusti non è uscita ancora la commedia. E da Leopardi non è uscita ancora la 

lirica. C’incalza ancora l’accademia, l’arcadia, il classicismo e il romanticismo. Continua 
l’enfasi e la rettorica, argomento di poca serietà di studi e di vita. Viviamo molto sul 

nostro passato e del lavoro altrui. Non ci è vita nostra e lavoro nostro. (DE SANCTIS 1990, 

985) 

Az irodalomtörténész ugyanakkor nem vitatja az irodalomnak a nemzeti érzelmekre 

és az egyesítéssel összefüggő folyamatokra gyakorolt hatását, hanem pusztán arra 

hívja fel a figyelmet, hogy nem fejlődött még ki az az irodalom, amely alkalmas len-

ne a modern Olaszország problémáira reflektálni.8 Véleményem szerint De Sanctis 

álláspontjában a töréspont az 1861-es egyesítés körül következett be, az ezt megelő-

zően született művek esetében folyamatosan kiemeli a nemzeti jellegüket és a kultu-

rális-politikai küzdelemben való elvitathatatlan szerepüket. Eszerint tehát a Risorgi-

mento felfelé ívelő szakaszában hatással voltak a nemzeti lelkület formálására.9 1861 

után azonban, főként a társadalmi szerkezetet érintő problémák megoldására való 

kihatásban a „pátoszos” elbeszélések már aktualitásukat veszítették. Minden bi-

zonnyal a két korszak közötti érzett kontraszt miatt fogalmaz úgy a Storia della let-

                                                             
8 „Guardare in noi, ne’ nostri costumi, nelle nostre idee, ne’ nostri pregiudizi, nelle nostre qualità buone 
e cattive, convertire il mondo moderno in mondo nostro, studiandolo, assimilandocelo e trasformandolo 
[…]: questa è la propedeutica alla letteratura nazionale moderna, della quale compariscono presso di noi 

piccoli indizi con vaste ombre.” Vö. DE SANCTIS 1990, 985. 
9 Mindenképpen ez a tendencia figyelhető meg, még akkor is, ha De Sanctis a Storia della letteratura 
italianában igazán részletesen csak Leopardi és Manzoni költészetével, illetve utóbbi drámáival bezárólag 

foglalkozott az Ottocento irodalmával. A csak érintőlegesen említett Grossi, d’Azeglio, Cantù stb. 
munkásságát a nemzeti egységért való szolgálat alkalmas eszközének tekintette: „Ciclo letterario che fu 

detto romantico, un romanticismo italiano, che facea vibrare le corde più soavi dell’uomo e del patriota, 
con quella misura, con quell’ideale internato nella storia, con quella storia fremente d’intenzioni 
patriottiche, con quella intimità malinconica di sentimento, con quella finezza di analisi nella maggiore 

semplicità de’ motivi, che rivelava uno spirito venuto a maturità e ne’ suoi ideali studioso del reale.” (DE 

SANCTIS 1990, 977) 



41 

 

teratura italiana zárósoraiban a történelmi regényekkel összefüggésben, hogy ren-

delkezésre áll a történelmi regény műfaja, de mögötte nincs se történelem, se re-

gény.10 A történelem hiányának magyarázata a következő lehet. A Risorgimento küz-

delmeinek sikeres lezárását követően megszületett Olaszország, amely látszólag 

rendelkezett egy nagyon friss, de mégiscsak az összes olasz számára közös múltként 

értékelhető történelemmel. Irodalmi kanonizáció történt a nemzetegyesítés dicső 

pillanataira vonatkozóan és egyben továbbadva azokat a következő generációnak. A 

risorgimentós időszak megítélése azonban rögtön az egység létrejöttét követő évek-

ben negatív irányt vett, a szerzők nem érezték, hogy dicső témaként lehetne megje-

leníteni például a függetlenségi háborúk eseményeit, nem találtak olyan nemzeti 

hősöket, akik neve megérdemelten válhatott volna halhatatlanná nemcsak politikai 

értelemben, hanem a történelmi regények lapjain is. Véleményem szerint egyrészt 

ezzel a nemzeti lelkületet érintő meghasonulással függ össze, hogy 1861-et követően 

De Sanctis a történelmi regényt már nem tartotta a néplelket megfelelő módon leíró 

műfajnak. Másrészt pedig alapvetően megfigyelhető az a tendencia, hogy maga a 

történelmi regény műfaja Itáliában leginkább az egység előtti időkben, a Risorgi-

mento bizakodó szakaszában volt jelentős, a legkiemelkedőbb alkotások az 1820-50-

es években születtek. Ezt követően, a politikai, kulturális és társadalmi változások 

hatására jelentősége hanyatlani kezdett, a műfaj válságát pedig a verizmus irányza-

tának megjelenése tovább mélyítette.  

A 19. századi olasz történelmi regény fordulata: a Promessi sposi 

A Risorgimento történelmi regényei között megkerülhetetlen mű Manzoni Promessi 

sposija (1827, 1840). A 19. századi olasz történelmi regény legkiemelkedőbb, egyben 

a műfaj itáliai kanonizálásának darabja, amely irodalomtörténeti jelentőségét és ha-

tását formabontó megoldásainak is köszönheti. Egyrészt a XVII. századba helyezett 

történet jelentősen eltér a műfaj jellemző sémáitól: Manzoni nem középkori témát 

választ, ráadásul a szereplőinek nagy része is fiktív alak, akik az egyszerű nép tagjai 

közül származnak (DE CRISTOFARO–VISCARDI 2023, 65), ellentétben a korábban felso-

rolt történelmi regények olyan nemesi származású hőseivel, akik a risorgimentós 

Itáliában, a középkorhoz képest évszázadokkal később is a kulturális-irodalmi emlé-

kezet szerves részét képezték. 

                                                             
10 Említsük meg Remo Ceserani a Storia della letteratura italiana című műre adott értelemzését, amely 

szerint De Sanctis műve a korszak egyik legfontosabb történelmi regénye. A belső szerkezet és a narráció, 
az elemzett művek, az irodalmi-kulturális személyek összefűzésének módja erősen didaktikus jellegű: 
egy olyan évszázadok óta kulturális értelemben kimagasló Itália létezését kívánja bizonyítani, amely e 

kulturális potenciájával felfegyverkezve a 19. századra megérett a nemzetegyesítésre. A múlt és a jelen 
irodalmi-kulturális összekötése eszerint két szinten értelmezhető. Elsőként De Sanctis a korábbi 

évszázadok nagy alakjai (például Dante és Machiavelli) között korrelációt állít fel azt vizsgálva, hogy a 
hazafias-nemzeti szempont tekintetében milyen áthatás figyelhető meg a kettő között. A múlthoz való 
visszatérés motívuma jelenti a második szintet: a Della storia della letteratura italiana a jelen 

„feltámadását” a múlt dicsőségéből származtatja. A patriótamagatartás alapjait az itáliai kulturális 
örökség nagyjainak irodalmi-civil helytállásában taglalja (CESERANI 2011, 12–15). 



42 

 

A karakterábrázolással szoros összefüggést mutat a témaválasztás szokatlan-

sága is. Ugyanis a korabeli történelmi regények cselekménye valamilyen – akár tá-

madó, akár honvédő jellegű – háború körül forgott (gondoljunk csak az első keresz-

tes háborút megidéző Lombardi alla prima Crociatára Tommaso Grossi tollából, 

vagy Francesco Domenico Guerazzi két művére: az 1266-os beneventói csatát és a 

mögötte húzódó ghibellin-guelf küzdelmet tárgyaló Battaglia di Beneventóra, vagy 

az 1529-1530-as firenzei ostromot bemutató L’assedio di Firenzére). A katonai cse-

lekmények mint a művek központi vezérfonalai lehetővé tették azon férfias jellegű 

jellemvonások bemutatását, amelyeket a szerzők kívánatosnak tartottak a nemzet-

karakter megformálása során. Guerazzi, Tommaseo, Grossi, Cantù a patriarchális 

társadalomban uralkodó erények felelevenítését sugallják az elbeszéléseikben, és 

azt, hogy az ilyen típusú erényeket a középkorból át kell emelni a 19. századba. Eb-

ben a kontextusban a hazafiság egyetlen valódi mérhető eleme az erő és a becsület, 

ezek segítségével kell megvívni a harcot, amelyre az adott történelmi korban élő 

egyén „meghívást” kapott. E harcban férfiasnak és hazafiasnak számít mind az erő-

vel elért győzelem, mind a becsülettel és tisztességgel vívott csatában való önfelál-

dozás, ugyanis a hős mindkét esetben megőrzi morális és identitásbeli integritását. 

Ezáltal elkerüli a hazaárulóknak járó szégyent. Ugyanakkor a szégyen veszélye ak-

kor is fennáll, ha a hősnek a maszkulin viselkedésminták tekintetében csorbul a be-

csülete: ennek leggyakoribb formája a női főhőst ért bántalmazás és megalázás. A 

női szereplő morális értelemben mindenképpen a férfi főszereplő tükörképe, a 

középkori normák szerint a férfi tulajdona. Ha figyelembe vesszük, hogy e női ka-

rakter Itália megtestesítője, akkor a főszereplő, aki nem tudja őt megvédelmezni, 

minden igyekezete ellenére alul marad az idegen erőkkel szemben, hazafias köteles-

ségét nem képes teljesíteni (PATRIARCA 2012, 134–135). 

Velük szemben a Promessi sposi három főszereplője eltérő jellemvonásokat 

mutat. Lucia szűzies, alázatos és Renzónak „engedelmeskedő” női karakter. E tulaj-

donságaival látszólag a korabeli történelmi regények hősnőinek sorába illeszkedik, 

ugyanakkor úgy vélem, ennél jóval többet rejt a jelleme. Ennek példája többek kö-

zött, hogy a Don Rodrigo által szervezett elrablása során Lucia nem veszíti el lélek-

jelenlétét, az Istenhez való fohászával és hitével tulajdonképpen önmagát menti 

meg, ez a feladat nem a főszereplőre hárul. Ugyanígy Renzo jelleme sem egyeztethe-

tő össze a korabeli történelmi regények lovagjaival és katonáival. Ez utóbbiak szinte 

tökéletes alakjával szemben Renzo jóval emberibb ábrázolást kap és ennek köszön-

hetően rajta keresztül Manzoni az egyén esendőségét mutatja meg, a hétköznapi 

emberek bátorságával, helytállásával és tisztaszívűségével ruházza fel őt. Renzo 

ezen tulajdonságai, illetve a Lucia iránt érzett tiszta szerelme következtében indul a 

lány keresésére a pestis sújtotta Milánóban. A szerelmi szál tekintetében a Promessi 

sposi illeszkedik abba a mintába, amelyet a korszak történelmi regényei formálnak. 

Renzo mint az abszolút jó és tisztaszívűség megtestesítője őszinte érzelmeivel ellen-

tétbe kerül Don Rodrigo kizárólag ösztönökre és testi vonzalomra alapuló erőszakos 



43 

 

vágyával. A cselekmény ezen szálában Lucia alakját érdemes akár Itália kivetülése-

ként is értelmeznünk: mindkettő integritása folyamatosan ki van téve a külső fenye-

getésnek (Don Rodrigo), éppen ezért az igaz hazafiknak (Renzo) állandóan készen 

kell állniuk arra, hogy megvédjék.11 

A kor történelmi regényeinek sémáitól ugyancsak eltérő módon fontos moz-

zanattá válik, amikor a haldokló Don Rodrigo felett Renzo végül nem mond ítéletet, 

hanem a megbocsátás útját választja. Gesztusa új megvilágításba helyezi, egyben 

meghaladja a korábban felsorolt regények főszereplőinek erkölcsi mintáját. Ők a 

belső ellenség vagy a külső fenyegetés legyőzését hazafias kötelességnek tartják, 

amely mellett nincs helye a kegyelemnek. Ezzel együtt sem tekinthető kegyetlenség-

nek magatartásuk, csupán beteljesítik az ellenség azon sorsát, amelyet akkor válasz-

tott, amikor Itália ellen szövetkezett. A hazaárulók számára a tetteik szükségszerű 

következménye a halál, amelynek puszta végrehajtói a pozitív főhősök. Velük szem-

ben Renzo irgalmassága és a benne felébredő felebaráti szeretet a magasabb rendű 

isteni igazságszolgáltatás kifejezőjévé válik. Bár emberi értelemben Don Rodrigo 

életéről nem lehet lemosni gonosz tetteit, a túlvilágon biztosított számára a bocsá-

nat. Renzo a tettével a saját maga lelki üdvét is megmenti, morális értelemben meg-

nemesedik, méltóvá válva Lucia szerelmére. Renzo és Lucia tettei az Istenbe vetett 

hitre alapulnak, ebből következik, hogy nem fegyverrel vagy erővel, hanem egyfajta 

passzív ellenállással szállnak szembe a gonosszal: a Gondviselés elfogadásával Isten-

re bízzák jövőjüket. 

A regényben megjelenő vallásos értékek, és különösen a felebaráti szeretetre 

alapuló magatartás az egyik legfontosabb megjelenése annak a formálódóban lévő 

új, lehetséges nemzetalakító tényezőnek, amely az 1820-as évek végére megerősö-

dött katolikus megújulással áll összefüggésben. Manzoni ezen ideológia egyik legje-

lentősebb képviselője volt, a kapcsolódó gondolatait az 1819-ben megjelentetett Os-

servazioni sulla morale cattolica című traktásusában fejtette ki. E kötet jelentősége 

abban áll, hogy a szerző egyszerre védte meg Sismondi nézeteivel szemben Itáliát 

                                                             
11 A Don Rodrigo és Renzo cselekedetei között álló Lucia helyzete a Promessi sposi második kiadásának 
belső címlapjának illusztrációjában vizuálisan is megjelenik. A lány a rajz középen, a cím felett 

helyezkedik el, felette Renzo, az illusztráció alján pedig Don Rodrigo látható: e térbeli viszonyulás 
szimbolizálja a férfi főszereplők erkölcsi magasságát és mélységét. Érdemes továbbá megemlíteni a 
második belső illusztrációt is, amelyen Lucia eltorzult arcú figurák (a pestis, a háború, a bujaság stb. 

szimbólumai) és egy védelmező angyal körében található. Allegorikus értelemben e kép Itália 19. századi 
helyzetét ábrázolja. A minden irányból támadásnak kitett félszigetet egyszerre feszítette a különböző 

területek és államok közötti társadalmi ellentét, a politikai és ideológia irányzatok kibékíthetetlen 
sokfélesége illetve az idegen hatalmak jelenléte. Számos hasonló ábrázolás született a korban Itáliáról, 
de ezek mindegyike egyértelmű politikai jelentésű: a nőként, királynőként ábrázolt Itáliát emberi 

alakokban megszemélyesített európai államok veszik körül vagy fogják le, akik a félsziget egy részét 
kívánják kisajátítani a maguk hatalma érdekében (CAMILLETTI 2016, 239). 



44 

 

és annak erkölcsi állapotát vallási és nemzeti-hazafias kérdésekben is. A nem bigott-

ságon alapuló hit egyrészt erőforrás az egyén számára12, hiszen Isten a képmására 

teremtett embernek a maga igazságát adja, így ő mutat példát az itáliaiak számára 

az erényes élethez.13 A vallás egyszerű, romlottságtól és dogmáktól mentes aspektu-

sa az az eszköz, amely elvezethet a földi boldogsághoz is. Ez utóbbi gondolat a Pro-

messi sposiban többek között Fra Cristoforo közbenjárásában érhető tetten, amikor 

is feloldja Luciát a fogadalma alól, amit azzal indokol, hogy az ilyen jellegű vallásos 

megnyilvánulások a kötött egyházi hagyományokból táplálkoznak, nem pedig a fele-

baráti szeretetből. E külsőségek tehát valójában elidegenítő hatással vannak az e-

gyén hitbeli fejlődésére (LIVI 2017, 268).  

Másrészt Manzoni az Osservazioniban arra is rávilágít, hogy a vallás lehet 

nemzetformáló erő. Ez a megközelítés különösen a neoguelf irányzat politikai-kul-

turális térhódításával erősödött meg. François Livi az Osservazioni gondolatainak a 

Promessi sposiban való megjelenése kapcsán De Sanctis szavait idézve úgy fogal-

maz, hogy a regény három területen volt kiemelkedő és társadalmi változásokat in-

dukáló hatású. Egyrészt hazafias jellegű mű, amit a 17. századi spanyol uralom és a 

19. századi Itália elnyomása közötti áthallás eredményezett, másrészt a demokra-

tikus eszmékre utalva olyan egyszerű származású főhősök találhatók benne, akik 

könnyebben váltak követendő mintává a korabeli társadalom számára, harmadrészt 

bemutatja a vallásos, hitbeli megújulás lehetőségét, vagyis azt, hogy az univerzális, 

valódi felebaráti szeretetre épülő hit nem külsőségekben és a dogmák követésében, 

hanem a lélek erényében és tisztaságában mutatkozik meg (LIVI 2017, 270). 

A Promessi sposi három főszereplőjének – Renzo, Lucia és Don Rodrigo – meg-

formálása erősen kapcsolódik a korabeli történelmi regények jellemzőihez. Archeti-

pikus karakterekről van szó, emiatt jól azonosíthatók, illetve a közöttük fennálló 

viszonyrendszer felmutatja azt a konfliktust is, amelyben a női karakter a két férfi 

főhős küzdelmének „tárgyát” képezi, a tiszta szerelem és az önző testi vágy, a két 

teljesen eltérő morális értékrendszer összecsapásának kereszttüzében. A három ala-

kot összeköti továbbá az a tény is, hogy a számos történelmi személy mellett mind-

annyian a fiktív szereplők csoportjába tartoznak, ezzel eltérést mutatva a műfaj 

megszokott normáihoz képest. A történelmi regényekben ugyanis hagyományosan 

nemcsak a cselekményben, hanem gyakran a címben is az itáliai történelem kiemel-

kedő alakjai jelennek meg főszereplőkként. A fiktív regényszereplők témáját illetően 

Riccardo Castellana egy olyan szempontrendszert dolgoz ki, amely a szereplők 

könnyebb csoportosítása érdekében négy kategóriába sorolja őket aszerint, hogy 

                                                             
12 Az evangéliumi tanítások hatása kerül érvényesülésre például abban a már említett jelenetben, amikor 
Renzo megbocsát Don Rodrigónak. Manzoni az alábbi módon fogalmaz az Osservazioniban: „È evidente 

che non si può prescindere dal Vangelo nelle questioni morali: bisogna o rigettarlo, o metterlo per 
fondamento” (MANZONI 1988, 1345). 
13 „La Chiesa vuole che i suoi figli educhino l’animo a vincere il dolore, che non si perdano in deboli e 

diffidenti querele; […] e per renderli tali, presenta loro lo stesso esemplare, quell’Uomo-Dio […].” 
(MANZONI 1988, 1362) 



45 

 

milyen viszonyban állnak a műben ábrázolt történelmi eseménnyel, és általában 

magával a történelemmel. Az alábbi csoportokról van szó: a finto (ál, hamis), a fin-

zionale (elképzelt), fittizzio (kitalált), fittizionale (fikcionalizált) (CASTELLANA 2023, 

34-36). A Promessi sposi valóság-fikció kapcsolatában leginkább a finzionale és a 

fittizionale elemek dominálnak. A finzionale alapvetően minden irodalmi műre ér-

vényes, ez esetben ugyanis a mű kijelentései nem tekintik céljuknak, hogy a szöve-

gen kívüli valóságot (realtà) tökéletes hitelességgel reprezentálják. Ugyanakkor az 

átadásra szánt gondolatokat képviselő szereplők, még ha a valóság spektrumán 

kívül is helyezkednek el, nem válnak a finto kategóriához tartozó egyértelműen és 

művészietlenül kreált, hamis megítélés részévé, viszont ugyanígy nem képezi az ol-

vasói elváráshorizont részét az, hogy a szereplők valósak, a cselekmények pedig 

minden részletükben igazak legyenek. Így Renzo, Lucia és Don Rodrigo történeté-

nek állomásai (például Renzo milánói vagy Lucia monzai tartózkodása, kettejük vé-

gül megkötött házassága, Don Rodrigo halála a járványkórházban stb.) nem vissza-

kereshetők korabeli feljegyzésekben, évkönyvekben, anyakönyvi kivonatokban. Az, 

hogy a három főszereplő a finzionale típusba sorolható azért is fontos, mert a fiktív 

létüknek köszönhetően mentesülnek annak terhétől, hogy egy valós történelmi sze-

mély hőstetteit kelljen az irodalom nyelvén reprodukálniuk és azt példaként a 19. 

századi itáliai olvasók elé állítaniuk. Ezáltal Manzoni szabadon alakíthatja a történe-

tet, anélkül, hogy a Történelem szövetét megsértené, annak világába lépne.  

Ezek a látszólag evidens megállapítások ugyanakkor összefüggésben, ok-oko-

zati viszonyban állnak Manzoni történelmi regényről alkotott koncepciójával, a-

melyben a fittizionale kategóriának is kiemelt jelentősége van. A történelmi karak-

terek fittizionale jellegük tekintetében kettős szereppel rendelkeznek: mivel valós 

személyek irodalmi megjelenéséről van szó, az olvasók részéről létrejön egy elvárás 

az előzetes ismereteik alapján, viszont a szereplők olyan szituációkban jelennek meg 

a történet során, olyan cselekedeteket és kijelentéseket tesznek, amelyek nem vagy 

szinte egyáltalán nem bizonyítható módon történtek meg (CASTELLANA 2023, 36). 

Mindezek alapján meglátásom szerint a fittizionale esetében olyan eszközről beszél-

hetünk, amelynek segítségével a szerző funkcionalizálja az egyes történelmi szemé-

lyeket: megformálásuk harmonizál a cselekmény által közvetített üzenettel, a karak-

terek valós létezőből átalakulnak irodalmi entitássá, ugyanakkor megtartják a törté-

nelmi valóságuk egy szeletét. A fittizionale kategória jó példája Borromeo bíboros, 

akinek természetesen nem ismerjük, ismerhetjük a teljes kapcsolati hálóját, nem 

tudható biztosan, hogy találkozott-e egy Innominatóhoz hasonló személlyel valaha 

is, az viszont bizonyított, hogy a 17. századi Milánó kiemelkedő kulturális-politikai 

alakja volt.  

A Del romanzo storico e, in genere, de’ componimenti misti di storia e d’inven-

zione című 1850-ben megjelent traktátusában Manzoni kifejti álláspontját a törté-

nelmi regény szereplőivel és az ábrázolni kívánt történelmi valósággal kapcsolatban. 

Az író a történelmi regényt alapvetően kevert műfajnak tartja – ezt mutatja a fent 



46 

 

említett finzionale és fittizionale probléma –, következésképpen nem tekinti teljes 

értékű irodalomnak, legalábbis mindenképpen nehézségeket vet fel az értelmezése. 

Az első fejezet lezárásában kifejti, hogy nem ért egyet azokkal, akik abban látják a 

történelmi regény problémáját, hogy az mint műfaj (azaz forma) tette tönkre az 

igaz/valóság és a fikció összedolgozásának egyébként helyes módszereit. Manzoni a 

művészi formától és eszköztől függetlenül úgy véli, hogy e két terület ötvözése nem 

elfogadható az irodalmi művekben. Ugyanakkor elismeri, hogy a történelmi regény 

a legújabb, modern irodalmi formák (műfajok) közül a legigazabb módon vegyíti a 

történelmet és kitalációt.14 Manzoni fontos szerepet szán a valószerű (verosimile) 

megjelenésének, vagyis azoknak a cselekményalakító elemeknek, amelyek nem a 

történelmi valóságból merítenek. Helyette olyan eseményeket jelenítenek meg, úgy 

beszéltetik és cselekedtetik a történelmi személyekre épülő karaktereket, ahogyan 

akár meg is történhettek vagy el is hangozhattak volna a valóságban. A valószerű 

(verosimile), a lehetséges elbeszélése, a történelmi regények ezt helyezik a közép-

pontba: a történelmi regények tárgya tehát a kitalációra (invenzione), nem pedig a 

valóságra (realtà) alapuló cselekmény elbeszélése.15 E ponton tulajdonképpen az író 

felelőssége az, hogy kellőképpen tanulmányozza az ábrázolni kívánt korszakot, an-

nak érdekében, hogy a mű valóban a valószerű érzetét keltse, máskülönben az ol-

vasóban gyanú keletkezik a szöveg valóságtartalmára vonatkozóan. A történelmi re-

gények esetében az olvasói elvárás a valóság feltárulása, még akkor is, ha a valószerű 

olyan igaz elbeszélést jelent, amely nem a valóságot és történelmi igazat fedi le.16 

Manzoni koncepciójának esszenciáját a történelmi igaz (vero storico) kérdése 

adja, amelyről már az 1823-ban megjelent Lettera a D’Azeglio sul Romanticismo cí-

                                                             
14 „[…] siamo venuti a dichiarare espressamente […] che, opponendo al romanzo storico la contradizione 
innata del suo assunto, e per conseguenza, la sua incapacità di ricevere una forma appagante e stabile, 
non abbiamo punto inteso d’opporgli un vizio suo particolare, e d’andar dietro a quelli che l’hanno 

chiamato e lo chiamano un genere falso, un genere spurio. Questa sentenza inchiude una supposizione, al 
parer nostro, affatto erronea, cioè che la maniera di congegnar bene insieme la storia e l’invenzione, fosse 
trovata e praticata, e che il romanzo storico sia venuto a guastare. Non è un genere falso, ma bensì una 

specie d’un genere falso, quale è quello che comprende tutti i componimenti misti di storia e d’invenzione, 
qualunque sia la loro forma. E aggiungiamo che, come è la più recente di queste specie, così ci pare la più 
raffinata, il ritrovato più ingegnoso per vincere la difficoltà, se fosse vincibile.” (MANZONI, 1988, 1737-

1738) 
15 „[…] il romanzo storico non prende il soggetto principale dalla storia, per trasformarlo con un intento 
poetico, ma l'inventa, come il componimento dal quale ha preso il nome, e del quale è una nova forma. […] 

Nel romanzo storico, il soggetto principale è tutto dell'autore, tutto poetico, perché meramente 
verosimile.” (MANZONI 1988, 1761) 
16 „E, intesa in questo senso, è non solo sensata, ma profonda quella sentenza, che il vero solo è bello; 
giacché il verosimile (materia dell'arte) manifestato e appreso come verosimile, è un vero, diverso bensì, 
anzi diversissimo dal reale, ma un vero veduto dalla mente per sempre o, per parlar con più precisione, 

irrevocabilmente: è un oggetto che può bensì esserle trafugato dalla dimenticanza, ma che non può esser 
distrutto dal disinganno.” (MANZONI 1988, 1731) 



47 

 

mű levelében is kifejtette álláspontját. Az irodalmi művekben két tényezőt külön-

böztet meg: a költői igazat (vero poeticót)17 és a történelmi igazat. Az előbbi a való-

szerű eszközével áll összefüggésben, funkciója a megjelenő történelmi szereplők in-

díttatásait, lelki folyamatait beszéli el anélkül, hogy túlságosan megváltoztatná vagy 

meghamisítaná a történelmi igazságot. Ezzel szemben a történelmi igaz a bizonyít-

ható, az írásos forrásokra alapuló történelmi tényekre összpontosít. Az ilyen típusú 

narráció a valóban megtörtént események elbeszélésére szorítkozik. Manzoni sze-

rint a történelmi igaz biztosítja azt, hogy egy adott mű esetében valódi történelmi 

regényről beszélhetünk. Ez azért is fontos, mert véleménye szerint a történelmi igaz 

képes megteremteni egy mű morális igazságát (vero morale), márpedig egyedül ez 

képes erkölcsi üzenetet közvetíteni, ezáltal formálni az állampolgárok hazafias-

nemzeti elköteleződését, végső soron feléleszteni az itáliaiakban a nemzeti egység 

és az identitás iránti küzdelem vágyát. 

A Promessi sposi esetében – különösen a Fermo e Lucia átdolgozását követően 

– ha nem is tökéletesen18, de jóval erősebben érvényesül a történelmi igaz elem, 

mint a korszak más történelmi regényeiben. Éppen ezért a Del romanzo storicóban 

kifejtett állítások indirekt módon arra utalnak, hogy Manzoni elhatárolta a Promessi 

sposit a 19. század első felében született művektől. Ezt támasztja alá az a tény, hogy 

a regényében valójában nem a 17. századi események, a spanyol uralom kegyetlen-

ségei, a háború vagy a pestis kerül előtérbe: ha ezek válnának központi elemmé, a 

történelmi igaz a fikció és a fittizionale módszerének áldozatává válna. A történelmi 

események ezért olyan színpadként funkcionálnak, amelyre Renzo, Lucia és Don 

Rodrigo mint finzionale karakterek lépnek ki a saját, finzionale történetükkel.  

A Promessi sposi központi kérdése a házasság létrejöttének avagy meghiúsu-

lásának elbeszélése (CASTELLANA 2023, 37).19 A bevezetőben Manzoni annak látsza-

tát kelti, hogy a regény megszületésében az ő érdeme csupán abban áll, hogy megta-

lált és átírt egy 17. századi történetet, illetve az, hogy a történelmi igaz közlése érde-

kében aprólékosan tanulmányozott számtalan korabeli forrást. Elmondása szerint 

különösen a „kéziratban” említett szereplők létezését kívánta igazolni. A történelmi 

igaz jelenlétének ilyen mértékű bizonyítása és az olvasók elé tárása véleményem 

szerint nyilvánvalóan a finto kategória megjelenése, még akkor is, ha a „talált kézi-

ratokra” való hivatkozás az irodalmi hagyomány részét képezi. Egy olyan szándékos 

és túlzó gesztus, amely a korszak történelmi regényei számára mutat görbe tükröt: 

nem csupán attól válik történelmi jellegűvé egy mű, ha régebbi korban játszódik, 

vagy ha konkrét eseményt dolgoz fel, hanem akkor is, ha a műben a történelem 

puszta aláfestésként, háttérként jelenik meg csupán. Benne a kor és egyén közötti 

                                                             
17 E kérdéssel részletesen a Lettre à Monsieur Chauvet sur l’unité de temps et de lieu dans la tragédie 

című 1823-as levelében foglalkozott.  
18 A vero storico „meghamisítására” vonatkozóan lásd ACERBONI 2012. 
19 Eszerint a mű címe sem egy konkrét történelmi valóságra vagy szereplőre fókuszál, hanem a házasság 

kérdését mutatja fel, habár már a cím előre vetíti a három szereplő konfliktusának megoldását. E szerzői 
ígéret és annak betartása egyfajta morális igaznak tekinthető. 



48 

 

kölcsönhatások, a társadalmi szerkezet feltárása kerülnek előtérbe, mintegy lehető-

vé téve, hogy a morális igaz kiteljesedjen. Egy ilyen történelmi regény megírásának 

az eszköze a Promessi sposi bevezetőjében kifejtett módszer lehet az aprólékos kuta-

tás és a korabeli források feltárása. Ezzel összefüggésben fontos elemmé válik a 

kötet végére illesztett Storia della colonna infame. Látszólag különálló részről van 

szó, mégis éppen a Promessi sposi szövegétől való konkrét „fizikai” távolság is azt a 

célt szolgálja, hogy a történelmi tények ne olvadjanak össze a fikcióval.  

A Promessi sposi kapcsán körbejárt kérdések és szempontok – különös figye-

lemmel a történelmi igaz és a finzionale kapcsolatára, a szereplők közötti dinami-

kára – alapvetően meghatározták a későbbi risorgimentós történelmi regények té-

maválasztását és karakterábrázolását. A nemzeti-hazafias üzenetek bemutatására 

szempontjából ugyanakkor eltérő elképzelés is született. A Promessi sposi mellett 

Nievo Le confessioni d’un italianóját (1867) azért érdemes kiemelni, mivel ez az a 

másik mű, amely – bár nem történelmi, sokkal inkább önéletrajzi regény – a korszak 

másik nagy nemzetteremtő eposzává vált. Manzoni művéhez képest Nievo azonban 

sokkal konkrétabban, szinte didaktikusan Itália nemzetté válásának évtizedeibe 

(1775-1858) helyezi a cselekményt, nem pedig régmúlt századok sérelmeit állítja 

párhuzamba a 19. századi állapotokkal. A közelmúlt, sőt szinte a Risorgimento napi 

aktualitásának megidézése (Nievo 1857-1858 között írta művét) még erőteljesebben 

ébresztette rá a korabeli társadalmat az itt és most kötelességére, illetve arra, hogy 

a félszigetet érintő problémák bár az elmúlt évszázadokban gyökereznek, a jelenben 

és Itália jövőjéért kell azokat megoldani. A karakterábrázolás tekintetében szintén 

jelentős eltérések figyelhetők meg: a főszereplő Carlo egész életútjának végigköve-

tése megvilágítja azt, hogy minden életkor és élethelyzet alkalmas arra, hogy a hazát 

szolgálja. A női szerepköröknek szintén sokkal változatosabb spektruma jelenik meg 

Pisana, Aglaura, Carla és Aquilina figuráin keresztül: az előbbi kettő példaértékűvé 

válik, mivel bátorságukkal és tettrekészségükkel aktívan képesek támogatni a fősze-

replőt (és így Itália ügyét), míg az utóbbi két női karakter a maradi és bigott vallásos 

meggyőződését képtelen meghaladni, ezáltal saját boldogságukat teszik lehetetlen-

né, nem válnak valódi társsá szerelmük, férjük számára. 

Összegzésképpen elmondható, hogy az áttekintett elméletek rendkívül válto-

zatos képet mutatnak a történelmi regények műfaji sajátosságainak tekintetében és 

ezzel összefüggésben a műfajhoz sorolható regények funkcióját illetően. Manzonitól 

De Sanctison át egészen Lukács Györgyig a különböző elméletek a történelem és a 

fikció keveredését alapvetően problémásnak ítélik meg. Főként a magyar irodalmár 

arra vonatkozó kijelentése, amely szerint a szerzői szándék, vagyis a 19. századi itá-

liai állapotokra való reflektálás nem vonatkoztatható visszamenőleg egy korábbi 

történelmi korszak ábrázolására, különösen érdekes annak tekintetében, hogy a 

műfaj 19. századi darabjainak többsége éppen azzal a céllal született, hogy a hazafias 

helytállás tekintetében kontinuitást teremtsenek az egykori és a risorgimentós mo-

rál között. A modern megközelítések, főként Banti, Petrocchi, De Gesù elméletei, 



49 

 

viszont egyre inkább legitimálják a történelmi tények fikciós elemeken keresztül 

történő vizsgálatát és a 19. századi történelmi regények nemzetformáló funkciójá-

nak taglalását. 

 

Irodalom 

ACERBONI, Giovanni (2012), Manzoni e il vero falsificato. Saggio sui Promessi sposi 

e sulla poetica manzoniana, Roma, Aracne Editrice. 

BANTI, Alberto Mario (2011), Il Risorgimento italiano, Roma-Bari, Laterza. 

CAMILLETTI, Fabio (2016), Il sorriso del conte zio. Manzoni, Sade e l’omaggio alla 

Vergine, „Enthymema”, 2016/14, 231–246. 

CASTELLANA, Riccardo (2023), Che cosa’è la fiction?, in CASTELLANA, Riccardo, Fiction 

e non fiction. Storia, teorie e forme, Roma, Carracci, 15–42. 

CESERANI, Remo (2011), La Storia della letteratura italiana come romanzo, 

„Quaderns d’Italià”, 2011/16, 11–19. 

DE CRISTOFARO, Francesco–VISCARDI, Marco (2023), L’ora della verità. Storia e 

romanzo nell’Ottocento, in CASTELLANA, Riccardo, Fiction e non fiction. Storia, teorie 

e forme, Roma, Carracci. 

DE SANCTIS, Francesco (1922), La letteratura italiana nel secolo XIX: scuola liberale - 

scuola democratica: lezioni, Napoli, Alberto Morani. 

DE SANCTIS, Francesco (1990), Storia della letteratura italiana, Vol. 2; Milano, 

Rizzoli. 

DI GESÙ, Matteo (2015), Riscritture di riscritture. Il romanzo storico risorgimentale 

dal moderno al postmoderno, in MAGNI, Stefano, La réécriture de l’Histoire dans les 

romans de la postmodernité, Aix-en-Provenc, Presses Universitaires de Provence, 

285–293. 

GANERI, Margherita (1999), Il romanzo storico in Italia. Il dibattito critico dalle 

origini al postmoderno, Lecce, Piero Manni. 

LANGELLA, Giuseppe (2012), La letteratura del Risorgimento e l’Unità nazionale, 

„Sinestesie”, 2012/9, 400–410. 

LIVI, François (1977). «Manzoni è artista a dispetto del suo sistema» De Sanctis 

lettore del Manzoni, „Sinestesie”, 2017/15, 253–272. 

LUKÁCS György (1977), A történelmi regény, Budapest, Magvető. 

MANZONI, Alessandro (1988), Osservazioni sulla morale cattolica, in MANZONI, 

Alessandro, Tutte le opere. Vol. 2. Firenze, Sansoni, 1335-1516. 

MANZONI, Alessandro (1988), Del romanzo storico e, in genere, de’ componimenti 

misti di storia e d’invenzione, in: MANZONI, Alessandro, Tutte le opere. Vol. 2, Firenze, 

Sansoni, 1737-1738. 

PATRIARCA, Silvana (2012), A Patriotic Emotion. Shame and the Risorgimento, in 

PATRIARCA, Silvana–RIALL, Lucy (a cura di), The Risorgimento Revisited. Nationalism 

and Culture In Nineteenth-Century Italy, London, Palgrave Macmillan, 134–151. 



50 

 

PELLICO, Silvio (2020), Dei doveri degli uomini, Verona, Fede&Cultura. 

PETROCCHI, Giorgio (1967), Il romanzo storico nell’800 italiano, Torino, ERI. 

ROMAGNOLI, Sergio (1968), Narratori e prosatori del Romanticismo, in CECCHI, 

Emilio–SAPEGNO, Natalino (a cura di), Storia della Letteratura Italiana. Volume 

ottavo, Milano, Garzanti, 7–192. 

 

 



51 

 

KOVÁCS Zita 

"i Gesuiti d'Italia ammazzano spiritualmente, non già colla corda e col ferro, 

ma colla lingua, come i rettili” – Az egyház és a jezsuita rend világiasságát 

kritizáló hangok a Risorgimento korában: a traktátustól a regényig 

A Risorgimento nemcsak az olasz nemzeti történelem, hanem a Jézus Társasága történetének 
is sok szempontból sorfordító eseménye volt. A kor egyik vitás politikai kérdése főleg az egy-

házra, illetve a jezsuita rendre fókuszált. A tanulmány célja a Risorgimento korában játszódó, 

de a Risorgimentót követően keletkezett szépirodalmi művek összevető elemzése a Vincenzo 

Gioberti és Carlo Maria Curci között zajló vitát dokumentáló korabeli traktátusokkal néhány 
kiragadott közös téma mentén. E munka segíthet a Risorgimento idején végbement változá-

sokat az adott korszak és az utókor vonatkozásában is jobban megismerni. Kiderült, hogy a 

szépirodalomban kirajzolódó egyház- és jezsuita-kritika pusztán a korrajz részét képezi (nem 

kínálva új nézőpontokat a traktátusokhoz képest), illetve hogy a traktátus-irodalmi vitában 
megjelenő elemek közül főként Gioberti álláspontja tükröződik vissza. 

 
Keywords: Risorgimento, Gioberti, Curci, Jézus Társasága, jezsuitizmus, történelmi regény, 

egyház-állam vitája 

Bevezetés 

A három évvel ezelőtt megkezdett kutatómunkám gerincét a Risorgimento folya-

matának és az egyesítés eredményeként kialakult új helyzet írói ábrázolása alkotta. 

Vagyis az a kérdés foglalkoztatott, hogy a szépirodalom értelmezésében milyen re-

ményeket tápláltak az egység létrejöttével szemben, milyen valós ígéretekkel vagy 

épp üres frázisokkal hitegették a patrióták a déli parasztokat, milyen út vezetett a 

társadalmi szintű csalódás érzéséhez, és hogy milyen politikai ellentétek vezettek a 

Risorgimento sikertelenségéhez. A munkám során igyekeztem azokra a témafelveté-

sekre koncentrálni, amelyek gyakran megjelentek a későbbi szépirodalmi művek-

ben, és az említett társadalmi-gazdasági problémáknak a közgondolkodásban való 

objektív jelenlétét jelzik. A regényekből az egyesítés kérdésével a Dél szempontjából 

foglalkozó részleteket ragadtam ki és elemeztem azzal a céllal, hogy átfogóbb képet 

nyújtsak a történelmi regény műfaján keresztül a Risorgimento korszakát bemutató 

irodalmi reakcióról. Ezen az úton tovább haladva fejlesztettem a kutatást: folytat-

tam a művek tematikus vizsgálatát és egyben bővítettem a vizsgálati korpuszt a 

szépirodalmi művek mellé a korabeli traktátus-irodalmat is beemelve. Az irodalmi 

művek e két típusának párhuzamos vizsgálatával, az eredmények összevetésével azt 

kívánom feltárni, hogy a Risorgimento korában milyen vitás kérdések övezték az 

egyház és az állam kapcsolatát Itáliában. 

Itáliában – egy olyan félszigeten, amelynek a történelme és a kultúrája több 

száz éven keresztül elválaszthatatlanul összefonódott az egyházzal és a pápával –, 

                                                             
 EKÖP-24-2 Egyetemi Kutatói Ösztöndíj támogatással. 



52 

 

már az ifjú olasz állam megalapítását megelőző időszakban is központi kérdés volt, 

milyen szerepet kaphat az egyház a politikában és a társadalom életében, pontosan 

a világi és a vallási szféra szoros kapcsolata miatt. A vita legfontosabb kérdései 

többek között a pápaság világi hatalmának megszüntetését, a szekularizációt, a 

katolikus egyház belső reformját, az evangéliumhoz való visszatérést, a pápák és a 

papság (főként a jezsuiták) világiasságát, a jezsuita rend feloszlatását érintették. A 

Risorgimento korának számos politikusa és filozófusa elengedhetetlennek tartotta 

a szekularizációt az olasz egység létrejöttéhez, valamint kifejtette véleményét az 

egyház és a vallás korabeli, illetve ideális állapotáról. 

A Risorgimento hatására változott az új olasz állam 19. századi történelmét 

alapjaiban meghatározó mozzanattá az a problémás helyzet, amelyre általában a 

szekularizációt pártolók által megfogalmazott kritika, illetve a dolgozatomban vizs-

gált Gioberti-Curci-vita reflektál. A szekularizáció kérdését ez a tény emeli abba a 

központi helyzetbe, amely miatt érdemes megvizsgálni, hogy a konfliktus lecsillapo-

dása után milyen nyoma marad az egyház köré csoportosuló vitáknak a Risorgi-

mento utáni irodalomban. 

A Risorgimento korát alapul vevő szépirodalmi művek és a korabeli traktátus-

irodalom elemzése, valamint a mindkét esetben visszatérő témák összevetése segít 

feltárni részben az itáliai szekularizáció folyamatát, részben pedig Olaszország tár-

sadalmi fejlődését abból a szempontból, ahogyan azt a nép vagy bizonyos társadalmi 

csoportok megélték, vagy legalábbis az irodalmi emlékezet ez utóbbit a saját arcára 

alakítva tematizálja. 

A dolgozatom kiindulópontját a következő kérdés képezi. A vizsgálatra kivá-

lasztott, az egység létrejöttét követő időszak szépirodalmi művei a szekularizáció 

olyan pontjaira világítanak-e rá, amelyek már a Risorgimento idején részét képezték 

a vitának, és így a művekben az egyház bírálata a korrajz része csupán, vagy pedig 

olyan problémákra hívják fel a figyelmet utólag, amelyek a Risorgimento korában, 

a nagy változások bekövetkezése előtt még nem voltak egészen világosan kör-

vonalazva, s ebben az esetben egy a posteriori irodalmi reflexiónak köszönhetően 

manifesztté tett adalékok sorába tartoznak, hasonlóképpen, ahogyan azt a korábbi 

kutatás esetében is láthattuk? A dolgozat célkitűzése tehát, hogy megvizsgálja, az 

olasz állam milyen, az egyház és az állam szétválasztását megcélzó folyamatokat 

indított el, mely filozófiai gondolatok, érvrendszerek álltak a változások hátterében, 

illetve ez az átalakulás milyen hatással volt az ifjú olasz államra. Ebből fakadóan a 

regények tematikus olvasatán keresztül mutatom be, hogyan élnek tovább a kora-

beli traktátus-irodalomban megjelenő egyes kérdések a Risorgimentót követő idő-

szak irodalmában. 

A vizsgálat alapját képező szövegkorpuszt a következő tíz, jórészt, de nem kizá-

rólag történelmi regény alkotja: Giovanni Verga I Malavoglia (1881), Matilde Serao 

La conquista di Roma (1885), Federico De Roberto I Viceré (1894), Luigi Pirandello 

I vecchi e i giovani (1913), Francesco Jovine Signora Ava (1942), Giuseppe Tomasi Di 



53 

 

Lampedusa Il Gattopardo (1958), Leonardo Sciascia Il quarantotto (1958), Anna 

Banti Noi credevamo (1967), Vincenzo Consolo Il sorriso dell’ignoto marinaio (1976) 

és Simonetta Agnello Hornby La zia marchesa (2004) művei. A szerzői életművek 

és a regények keletkezési körülményeinek, az adott kor politikai klímájának be-

mutatásától ezúttal eltekintek1, mivel azt tapasztaltam, hogy az egyházzal szembeni 

kritikai álláspont mint olyan sem általános pozicionálását, sem karakterét tekintve 

nem mutat releváns differenciálódást az egyes művek ábrázolásmódjában attól füg-

gően, hogy azok melyik korban keletkeztek, így az elemzés során kirajzoló képet 

ezek a változók nem befolyásolják. Tulajdonképpen azt a megállapítást kell tennünk 

már itt elöljáróban, hogy az egyház vonatkozásában kialakított általános társadalmi 

attitűd bemutatásán semmiféle át- és felülértékelési szándék, vagy akár a Risorgi-

mentóhoz képest eltelt időszakban végbement egyházon belüli vagy az egyház-állam 

kapcsolatát érintő – akár pozitív, akár negatív – változás tükrözésére való törekvés 

nem mutatkozik meg a művekben. 

Az egyesítést megelőzően egyházi témában keletkezett traktátusokban kiraj-

zolódik egy kifejezetten a jezsuita-kérdésre összpontosító polémia, amely 1843-1849 

között zajlott Vincenzo Gioberti és a jezsuita szerzetes Carlo Maria Curci között. A 

vita a világi és az egyházi szféra egymásnak feszülését testesíti meg. Hozzá kapcsoló-

dóan az alábbi hat traktátust vizsgáltam: Vincenzo Gioberti Primato (1843), Prole-

gomeni (1846), Il Gesuita Moderno (1846) és Apologia (1848), valamint Carlo Maria 

Curci Fatti ed argomenti (1846) és Divinazione (1849) műveit. Azért döntöttem a-

mellett, hogy dolgozatomban kizárólag a jezsuitákkal foglalkozó traktátusokat vizs-

gálom, mert az egyházzal szembeni általános kritikáktól eltérően a traktátus-iro-

dalomnak rájuk vonatkozó (igen gazdag) részét a szakirodalom eddig kicsit mosto-

hán kezelte. S bár a szépirodalmi művekben az általános kritika van túlsúlyban, a 

jezsuitákkal a többi rendhez képest érezhetően többet foglalkoznak a szerzők, az 

ellenük felhozott kifogások egyértelműen gyakrabban fordulnak elő, mint bárme-

lyik másik rend vonatkozásában.2 

A vizsgálat tárgyát képező regényekből és traktátusokból nem egyforma szám-

ban emeltem be szövegrészeket, mert arra törekedtem, hogy mindből a leginkább 

releváns részleteket kiválasztva építsem fel a dolgozat vázát. A művekből kiemelt 

                                                             
1 Erre vonatkozóan lásd: KOVÁCS 2023, 125-131. 
2 A 18. század elejétől kemény vádak érték a jezsuitákat a világ minden táján, ahol jelen voltak. Így nem 
meglepő, hogy a 19. századi Itáliában az egyház szerepéhez kapcsolódó kérdések fókuszában is a Jézus 

Társasága, illetve a rendtagok által elkövetett becstelenségek, vagy épp nagyszerű tettek álltak. III. Pál 
pápa (1534-1549) a Regimina Militantis Ecclesiae kezdetű bullájában (1540) engedélyezte Loyolai Szent 

Ignác (1491-1556) számára a jezsuita rend megalapítását. Bár a jezsuitáknak, kolduló rend lévén, pusztán 
a misepénzből és a felajánlásokból kellett volna fenntartania magát, mégis tekintélyes vagyont halmoztak 
fel, számottevően több taggal rendelkeztek (és rendelkeznek még most is), mint a szintén kolduló 

ferences vagy a dominikánus rend, és a politikai életben is jelentős befolyásra tettek szert egyre hevesebb 
gyűlöletet kiváltva a lakosságból (TONDI 1954, 9). 



54 

 

idézeteket minden esetben saját fordításban közlöm annak érdekében, hogy a be-

mutatott részletek a lehető leginkább hűek legyenek az eredeti olasz szöveghez, így 

a – dolgozat szempontjából rendkívül fontos – pontos jelentést és hatást közvetítsék. 

1. A történelmi helyzet: egyházkritika a Risorgimento idején 

A Risorgimento (1815-1861) döntő történelmi pillanat volt Itália népei és az ifjú olasz 

nemzet számára, amely az egység megteremtéséhez vezetett. A korszakot meghatá-

rozó változások az egység születésekor számos, a társadalom széles köreit megmoz-

gató vita alapját képezték. Például az adóreform kérdése mellett kiemelkedett a sze-

kularizáció igénye, vagyis a katolikus egyház és az állam kapcsolatához, valamint a 

vallási rendek helyzetéhez (leginkább a jezsuiták világi befolyásához és hatalmas 

vagyonához) fűződő kritika, mely a Risorgimento egyesítő mozgalmának erősödésé-

vel egyre nagyobb teret nyert a társadalmi diskurzusban, főképp amikor 1861-ben 

meg is kezdődött az egységes Itália modernizációja (PETE 2023, 385). Az egyházel-

lenes kritikával kapcsolatban fontos megemlíteni, hogy Olaszország volt az egyetlen 

olyan európai állam, mely – annak ellenére, hogy a lakosság többsége katolikus val-

lású az egység létrejöttének idején – nemzeti függetlenségét az egyházzal szembe 

szállva érte el. Ennek ellenére az egységes olasz állam gyenge legitimitása az igen-

csak jelentős megszorításokat alkalmazó cenzusos választójognak volt köszönhető, 

nem pedig a katolikus társadalom elutasító attitűdjének a liberális Olaszországgal 

szemben, ugyanis a katolikus polgárok jórésze annak ellenére is gyakorolta politikai 

jogait, hogy a pápa nem ismerte el az új államot (PETE 2023, 386). 

Az antiklerikalizmus a Risorgimentóra, első sorban pedig a szekularizációs 

folyamatra gyakorolt hatása miatt elválaszthatatlan az itáliai történelemtől. A kato-

likus egyház reformja, a vallás és az egyház világi befolyásának folyamatos csökke-

nése, végül pedig az egyháznak az államtól való teljes elválasztása3 a feudális rend 

alattvalóinak modern állampolgárokká válásának elengedhetetlen feltételeként 

fogalmazódnak meg az utókor történetírásában (VERUCCI 2001, 215). Az antiklerika-

lizmust magát leginkább a klerikalizmus felől érdemes megközelíteni, amely az egy-

ház világi hatalmát, illetve annak növelését támogató reakciós politikai irányzat 

volt: a klérust az állami intézmények működésének befolyásolására szolgáló eszköz-

nek tekintette, hogy az egyház ily módon avatkozzon be a társadalmi és kormányzati 

ügyekbe. A francia forradalmat követően erre az irányzatra adott válaszként szüle-

tett meg az antiklerikalizmus, amelynek célja az volt, hogy az állami és az egyházi 

szférát teljes mértékben elválassza egymástól, tehát megszűntesse ez utóbbi világi 

fennhatóságát. Az antiklerikalizmus azonban a látszólagos egyházellenes természe-

te ellenére is vallásos törekvés volt, mivel az egyházat az eredeti evangéliumi állapo-

tához kívánta visszatéríteni (CONTI 2011). Itáliában ennek alapját első sorban a 

                                                             
3 A keresztény egyház elvilágiasodásának bírálata és a hibák kiküszöbölése – a belső megújulás jegyében 

– már a tridenti zsinattal (1545-1563) megkezdődött, ám a klerikusok többnyire nem tartották be az erre 
irányuló utasításokat, így a reformok ekkor még nem valósultak meg (RIVA 2008, 1). 



55 

 

jezsuita renddel és a pápák politikai befolyásával szemben kiváltott éles kritika 

képezte (BELARDELLI n.a.2). 

Az antiklerikalizmus több különböző politikai törekvéssel is kapcsolatban állt 

a Risorgimento idején. Az egyesüléspárti katolikusok két fő irányzatra oszlottak: a 

neoguelf föderalistákra (akik úgy vélték, a pápaság a Risorgimento mozgatórugó-

jaként fontos szerepet fog játszani az egység létrejöttéhez vezető folyamatban) és a 

liberális katolikusokra (akik inkább a piemonti Savoyai-dinasztia mint világi hata-

lom iránymutatására támaszkodva képzelték el az olasz egységet). Ez utóbbiak közé 

tartozott például Cesare Passaglia, aki részt vett a questione romana megoldására – 

a szardíniai király és Cavour gróf nevében – tett sikertelen diplomáciai kísérletben, 

illettve a Rosmini-párti Gustavo di Cavour márki, Camillo Benso di Cavour gróf idő-

sebb testvére is (MUSSELLI 2013, 205). A liberális katolicizmus néhány képvi-

selőjének, mint például Alessandro Manzoni, Antonio Rosmini, Vincenzo Gioberti, 

Niccolò Tommaseo és Bettino Ricasoli munkáiban megjelennek az antiklerikalizmus 

bizonyos elemei (CONTI 2011). 

Az első antiklerikális megmozdulásoknak XVI. Gergely pápa (1831-1846) 

antiliberális lépései (például a protestánsok üldözése és a szabadságjogok korláto-

zása) adtak erőteljes lökést (UO). Később, a restauráció (1815-1830) időszakát köve-

tően, a Biennio (1848-1849) idején kirobbanó forradalom alkalmával nemcsak egyre 

tágabb körben vált népszerűvé az antiklerikalizmus, de a korábbi demokratikus el-

vei is egyre inkább a szélsőségek felé kezdtek tolódni. Piemontban a baloldali újsá-

gok szintén ezt a tendenciát, a keresztény szerzetesrendek feloszlatását és – vége-

redményben – a szekularizációt szorgalmazták. Az 1859-1860 években bevezetett 

újabb egyházellenes intézkedések (többek között a jezsuita rend feloszlatása és 

Bettino Ricasoli egyházi lapjai Toscanába való behozatalának betiltása is ide sorol-

ható) felélénkítették a mozgalmat, ugyanis az új olasz állam „pápátlanítása” a kor 

számos politikusának és gondolkodójának szemében megkerülhetetlen lépés volt 

Itália tartós egységének megalapozása érdekében (BELARDELLI n.a.2). 

2. A traktátus-irodalom: fókuszban a jezsuiták 

2.1. Vincenzo Gioberti (1801-1852) 

Gioberti a katolikus vallás és az egyházi filozófia felsőbbrendűségének (primá-

tusának) restaurálását hangoztatta, amit az olasz nemzet civilizációja alapjának te-

kintett. A Primato (1843) című traktátusában – mely a neoguelf irányzat politikai 

programjává vált (PETE 2023, 314.) – azt taglalja, hogy a vallás és a civilizáció való-

jában azonos, mivel a polgárok jóléte megkérdőjelezhetetlenül a liberális gondolko-

dású katolikus egyházra épül, illetőleg a nemzet primátusának helyreállítása kizáró-

lag a pápaság útmutatásával valósulhat meg. Ez a koncepció képes volt a Risorgi-

mento idején a katolikus többségű itáliai lakosság számára is vonzóvá tenni a – 

pápaság védelmével összeforrott – független olasz egység ideáját (PETE 2023, 315). 



56 

 

Szintén a Primatóban (1843) egy olyan egységes olasz államot vizualizál 

Gioberti, amely a már létező államok konföderációjával, alkotmányos monarchia-

ként jön létre a pápa égisze alatt (PETE 2000, 99-100.). Meglátása szerint de facto 

már jóideje létezik az egységes olasz állam, mivel nemcsak a katolikus hit, de a jófor-

mán közös nyelv és a közös kultúra is szorosan összetartja az Appennini-félsziget 

népeit. Ám ahhoz, hogy ez az egység de iure is megvalósuljon, szükséges a katoli-

cizmus összetartó erejére támaszkodva egy, a független és egységes Itália képét 

megcélzó modern katolikus tábor kialakítása (VILLARI 2013, 113). 

A Primato (1843) mellett Gioberti más művei is – akárcsak a Prolegomeni 

(1846) vagy az Il Gesuita Moderno (1846) – olyan kritikákat fogalmaztak meg az 

egyház korabeli állapotával kapcsolatban, melyek mégis a szekularizációt segítették 

elő, hiszen a katolikus lakosság és a papság liberális gondolkodású tagjait ráéb-

resztették az egységes Olaszország megalkotásának, a világi hatalom polgári kézbe 

helyezésének fontosságára. Mivel a Jézus Társasága szembe szállt Giobertivel, és 

elérte, hogy a pápa is a rend pártját fogja, a művei felkerültek az Indexre (TRAINELLO 

2001). 

Cesare Balbo (1789-1853) Giobertinek ajánlotta Le speranze d'Italia (1844) 

című traktátusát, amelyben a konföderáció kérdését a nemzet függetlensége szem-

pontjából közelítette meg (VILLARI 2013, 114). Balbo Itália egységének és szabadságá-

nak problémáját másodlagosnak tekintette a függetlenség megvalósításához képest: 

nem foglalkozott többek között a szükséges reformokkal, sem pedig az új parlament 

témakörével. Továbbá, Giobertivel ellentétben a Balbo által vízionált független itá-

liai konföderáció csak Piemont és Lombardia egységét (PETE 2023, 317), vagyis pá-

pai helyett főként piemonti hegemóniát jelentett (VILLARI 2013, 114). 

Balbo állásfoglalásától eltérően Antonio Rosminié (1797-1855) gyökeresen 

különbözött Giobertiétől. Rosmini elvetette azt a gondolatot, hogy a pápaságnak 

szerepet kellene vállalnia az egységes olasz állam politikai életében, ugyanis a Pápai 

Állam éppen azért született meg, hogy az egyház a világi hatalmak befolyásától füg-

getlenülve, szabadon hirdethesse Isten igéjét. Bár határozottan a szekularizáció 

mellett foglal állást, Giobertihez hasonlóan ő is az egyházat tekintette annak az 

egyedüli erőnek, amely az itáliai kultúrát és erkölcsöt képes megvédeni az ártalmas 

hatásoktól (MALUSA 2010, 6). Ezzel kapcsolatban Rosmini a Delle cinque piaghe della 

Santa Chiesában (1848) az egyház megújulásának, az eredeti állapothoz való vissza-

térésének fontosságát hangsúlyozta amellett, hogy a politikai hatalomtól való eltá-

volodását és az evilági javaktól való megszabadítását, a klérus szegénységét szorgal-

mazta (RIVA 2008, 2-3): nehezményezte, hogy az egyház nem pusztán a hívek ado-

mányaiból tartja fenn magát, hanem a világi hatalmát felhasználva kivetett adókból 

tetemes vagyont halmozott fel (MOLA 2023). 



57 

 

2.2. Carlo Maria Curci (1809-1891) 

Curci a jezsuita rendbe tizenhat évesen lépett be. Égisze alatt aztán Szentírást és 

héber nyelvet oktató professzorként és prédikátorként működött. Bár eleinte szim-

patizált Gioberti Primatóban (1843) megfogalmazott gondolataival, később azon-

ban, amikor az a Prolegomeniben (1846) nyíltan támadta a jezsuitákat, Curci ellene 

fordult és keményen bírálni kezdte (DE ROSA 1999, 10). 

Amikor 1859-ben elérte a tetőfokot az Itália egyesítéséhez fűződő feszültség, 

Curci határozottan ellenezte az egység létrejöttét. Véleménye szerint a politikailag 

egységes Olaszország terve olyan gondolat, mely a józan gondolkodású emberek 

számára mindig is ellenszenves volt. Kiemeli a félsziget államainak különböző törté-

nelmét és néprajzi jellemzőit, mivel szerinte mindezek megakadályozzák, hogy az 

egymástól alapjaiban eltérő területek egyetlen közös, ugyanakkor új és ismeretlen 

hatalomnak önként alávessék magukat. Curci megállapítja, hogy abban az esetben, 

ha létrejönne az egységes Olaszország, az ezen ügyért harcolók nem elégednének 

meg pusztán a politikai egység megvalósulásával. Az egyesítést követné az oktatás 

állami monopóliummá tétele, a polgári házasság intézményének bevezetése, vala-

mint a sajtó-, a lelkiismereti- és a vallásszabadság elfogadása (DE ROSA 1999, 124), 

illetve a római pápa világi hatalmának eltörlése. Ez utóbbi kérdés esetén nem lát 

olyan megoldást, mely a két véglet között egyensúlyozó középutat jelenthetné, ugya-

nis az egységes és független Olaszország megvalósításának útjában csak a pápai ha-

talom és az egyház világi befolyása áll (DE ROSA 1999, 125). 

Az 1846-49 folyamán Európán végig söprő forradalmi hullám miatt az itáliai 

jezsuiták között élénk vita bontakozott ki azzal kapcsolatban, hogyan lehetne hely-

reállítani a nyugalmat és a rendet a forrongások által felforgatott társadalomban. 

Erre a legmegfelelőbb eszköznek a sajtó tűnt, ám a nyelv, a feldolgozandó témák és 

a célközönség kérdésében nehezen egyeztek meg (DE ROSA 1999, 9). Ennek a folyó-

iratnak számos ellenfél legyűrése lett volna a feladata: azon túl, hogy ki kellett volna 

állnia a pápa világi hatalmának védelmében, meg kellett volna küzdenie a liberaliz-

mussal, a szabadkőművességgel, a modernitással, a szocializmussal és a kommuniz-

mussal is (DE ROSA 1999, 5). 

Hosszas viták után végül 1850. április 6-án (DE ROSA 1999, 9) Curci atya elkép-

zeléseinek megfelelően és az ő irányításával (30), valamint IX. Pius pápa támogatá-

sával a jezsuiták megalapították Nápolyban a La Civiltà Cattolicát (DE ROSA 1999, 

12). Az első lapszám kibocsátása előtt már összegyűlt előfizetések száma 3000 volt. 

Ám mivel az a hír járta, hogy a valódi olvasói igény ennél sokkal nagyobb, az első 

számot 4200 példányban nyomtatták ki. A második alkalommal már 6300, majd 

amint a lap Rómába is eljutott, 12000-re duzzadt a nyomtatott példányszám meny-

nyisége (DE ROSA 1999, 16). A lap valójában egy, Itália teljes területén olvasott, a 

közös kulturális értékeket a katolikus szellem jegyében közvetítő (DE ROSA 1999, 18) 

„nemzeti” folyóirattá kívánt válni (DE ROSA 1999, 15). A teológiai és filozófiai gondol-

kodás, az egyház tanításai kifejtésének is egyaránt teret adott, azzal a céllal, hogy 



58 

 

segítse az olvasókat a helyes felvilágosult keresztény szemléletmód kialakításában 

(DE ROSA 1999, 18). Emellett – az első szám kivételével – minden további lapszám-

ban tájékoztatást nyújtott az aktuális politikai kérdésekben a Cronaca contempora-

nea rovatban (DE ROSA 1999, 121). 

2.3. A Gioberti-Curci–vita 

A jezsuitákkal szembeni ellenszenv Massimo d'Azeglio, Giuseppe Mazzini és Giaco-

mo Antonelli írásaiban is visszatérő elem, ugyanakkor kifejezetten a jezsuita-kér-

désre összpontosító legfontosabb írások a Gioberti-Curci-vita részét képezik. 

Gioberti egy liberális beállítottságú, neoguelf gondolkodó volt, míg Curci jezsuita 

atya, a kettejük között írásban kibontakozó vita darabjai igazi párbeszédet alkotnak. 

A két fél közül a vitát Gioberti Primato (1843) és az azt kiegészítő Prolegomeni 

(1846) traktátusai indították el. A jezsuita rendet érintő szövegrészek célja az volt, 

hogy ízekre szedjék a rendet. A Gioberti által felsorolt vádak egészen a rend alapítá-

sáig visszanyúlnak és az élet minden területét érintik. A leggyakrabban a következő 

témák kerülnek elő a szövegekben: a jezsuita oktatás hibái, a személyiség elnyomása 

és a lélek megnyomorítása, a rend pénzéhsége, a kereszténység tudatos megrontása, 

a világuralomra törés, illetve a jezsuiták politizálása. 

A Primatóban (1843) és a Prolegomeniben (1846) felhalmozott jezsuitaellenes 

sértegetések – Curci szerint hazugságok – végtelen tárházát a jezsuiták sokáig szó 

nélkül tűrték. Végül Curci törte meg a hallgatást, mert szerinte a Gioberti-vádak 

jogosságának nyílt beismerése lett volna, ha nem áll ki a rend védelmében, ugyanis 

bár a Prolegomenit (1846) Itália minden államában betiltották, a tartalmát minden-

ki jól ismerte (FA, VII). Gioberti sértegetéseire Curci a Fatti ed argomenti (1846) 

című művében reagált. 

Curci atya pontokba szedi és pontos hivatkozással idézi a Gioberti által felso-

rolt állításokat, majd akkurátusan egytől egyig körbejárva őket mindet megcáfolja. 

Látszólag logikus érveléssel bebizonyítja, hogy Gioberti állításainak nagy része alap-

talan és nem több elfogult rágalmazásnál. Alapvetően a történeti érvekre támasz-

kodó, egymást követő kérdés-válasz párok formájában megfogalmazott skolasztikus 

érvelési technikát alkalmazza. Mindenekelőtt észrevételezi, hogy Gioberti állításai 

túl általánosak és homályosak, mivel az általa előadott történetekből többnyire 

hiányzik a hely, az idő és a szereplők meghatározása. Épp ezért úgy véli, a vádakat 

tényekkel megcáfolni szinte lehetetlen, ugyanakkor egyszerűen tagadni túl könnyű: 

elegendő egy-két szót kicserélni az eredeti állításokban, hogy utána már a jezsuiták 

nagyságát dicsérjék (FA, 25). Curci e megfigyelésével rátapintott a lényegre, a két 

szerző érvelési stratégiája közti alapvető különbségre. Gioberti ugyanakkor Curci 

ezen kritikájába kapaszkodva próbálja a helyzetet a maga javára fordítani, amikor 

ugyanis Curci fogalmaz meg kritikát az ő állításaival szemben, figyelmezteti, hogy 

nem elég tagadni ezeket, be is kellene bizonyítania az ellenkezőjét (GM1, CLXIII). 

Való igaz, hogy Curci esetében sokszor elmarad a bizonyítás, ugyanakkor Gioberti-

nél kettős mérce figyelhető meg: amikor Curci kéri számon rajta a bizonyítékokat, 



59 

 

egyszerűen azzal vág vissza, hogy az csak a nyilvánvaló kiegészítő eleme lenne, a 

nyilvánvaló igazságok bizonyítására pedig nincs szükség (GM1, CCXXII). S mivel 

minden, amit ő mint a közvélemény (opinione pubblica) tolmácsolója (GM1, LXXXV) 

állít, nyilvánvaló, fölösleges azokat tényekkel alátámasztania (GM1, XLVII). Továbbá, 

szerinte Curci pusztán azért lépett fel ellene a jezsuiták védelmében, mert a rend 

képtelen elviselni az általa megfogalmazott kritika igazságát (GM1, II). 

2.3.1. Gesuiti, gesuitanti és gesuitismo 

Gioberti szerint az itáliai jezsuiták „a lelket ölik meg, de nem kötéllel vagy karddal, 

hanem a nyelvükkel, mint a hüllők”, (GM1, CCXII) hiszen a jezsuitizmus mint szekta 

természeténél fogva rágalmazó (GM1, CCXIII, CCLXXII). A kérdés, hogy valójában 

mit is ért Gioberti a jezsuitizmus alatt? Nem magát a jezsuita rendet, inkább egy-

fajta álszenteskedő magatartást, és az azt képviselő szektát. Gioberti számos jelzővel 

illeti, hogy minél jobban meg tudja határozni a fogalom lényegét. A többi között – 

szerinte – a jezsuitizmus az, ami gyötri, rágalmazza, és tönkreteszi a szabad szelle-

met; ami, miután száműzte a jókat és az érdemeseket a közhivatalokból, hitvány 

bolondokkal helyettesíti őket; ami azzal, hogy túlzásba viszi a cenzúrát, minden 

szinten zaklatja és megrontja az oktatást; ami ellenségeskedést szít minden emberi 

kapcsolatban, hogy uralkodhasson a világ felett; amely az értelmet tudatlansággal 

fonnyasztja, az akaratot pedig lustasággá szelídíti, hogy megrontsa a fiatalság tiszta 

erkölcsét; illetve ami elsöpri a krisztusi tanokat, és lealjasítja a vallásgyakorlat szel-

lemét (PM, CXLII-CXLIII; PPM, 186-187). Gioberti kiemeli, hogy amikor a jezsuitiz-

musról beszél, nem csak magára a rendre gondol, hanem annak minden hozzá tar-

tozó külső tagjára is (PPM, 142), ugyanis számos világi kongregáció áll a befolyása 

alatt (PM, CVII; PPM, 140). Ezek a gyülekezetek pedig – szerinte – rendszerint tudat-

lan emberek tömegeiből állnak, akik azt hiszik, a „képmutatás és a fanatizmus a 

kulcs a hit fényének meggyújtásához” (PM, CVIII). 

Ezzel szemben Curci úgy gondolja, hogy mivel a jezsuitizmus elvont, nincsen 

se húsa, se csontja, csak élő emberek, a jezsuiták közvetítésével létezhet és mű-

ködhet. S mivel minden földi probléma emberi hibából fakad, a Gioberti által jezsui-

tizmus ellen felsorolt vádak is csak egyes emberek egyéni hibáinak az eredménye 

lehet, nem pedig a jezsuita renddé, vagy a jezsuitizmusé. Curci szerint az, ahogy 

Gioberti ezeket a vádakat az olvasó elé tárja, a „megtévesztés legelemibb trükkje”, 

„színlelt jóindulattal elfátyolozott rágalmazás” (FA, 34). 

Valójában – Curci meglátása szerint – a jezsuitizmus határozza meg a jezsuiták 

céljait (UD1, LXX), melyek egyáltalán nem egyeznek meg a Gioberti által felsorol-

takkal (UD1, 78). Fontos, hogy ebben az esetben nem a jezsuiták hibás lépéseiből 

eredő, morálisan megkérdőjelezhető eredmények határozzák meg a jezsuitizmus lé-

nyegét, ugyanis Curci úgy véli, hogy maga a jezsuitizmus jó. Azok a vétkek pedig, 

amelyekre hivatkozva Gioberti elítéli az irányzatot, mindössze tévelygő emberek 

személyes hibái, nem pedig az eszme igazi valóját képviselik. Tehát annak a rengeteg 



60 

 

vétségnek, amelyeket Gioberti az irányzatnak tulajdonít, valójában semmi köze hoz-

zá. A vita e pontján nincsenek érvek-ellenérvek: Curci nem cáfolja meg Gioberti 

állításait, mindössze megalkotja a saját jezsuitizmus-fogalmát, és ezt állítja szembe 

a Giobertiével. 

Gioberti meggyőződése, hogy a jezsuiták szeretnek az árnyékban maradni, és 

amennyire csak lehetséges, eltávolítanak minden olyan hiteles tanút és nyomot, 

amelyek bizonyíthatják a gaztetteiket. Ha pedig valamilyen vád éri őket, tanúkat a 

saját embereik közül állítanak, hogy így igazolják az ártatlanságukat (GM1, LIX-LX). 

Ennek megfelelően – szerinte – a jezsuiták négyféle embertípust különböztetnek 

meg, és az irányukban tanúsított odaadást vagy épp ellenszenvet tekintik a zsinór-

mércének: van, aki egyáltalán nem szereti a jezsuitákat, ezért az ilyen ember – 

szerintük – nem méltó a katolikus névre; van, aki szívből szereti őket, de távolság-

tartó velük, ő katolikus, de okkal féltheti a lelke üdvösségét; van, aki buzgón szereti 

őket, de még nem eléggé, ő már jó úton jár, de tökéletesednie kell; és végül van, aki 

minden fölé helyezi a Jézus Társaságát, nos, ő a legkiválóbb minden katolikus közül 

(GM2, 17). Curci ezt a kérdést egészen eltérő módon közelíti meg. Állítása szerint ő 

maga se nem gyűlöli a jezsuitákat, hogy hamis vádakat kreáljon ellenük, se nem 

tartozik az elvakult követők közé, hogy szemet hunyjon a bűneik felett (pedig ő is 

jezsuita szerzetes): mindkét véglet túlzásokba ejti az embert. Épp ezért szemrehá-

nyást tesz Giobertinek, amiért „féktelen fanatizmussal” támad a rendre (FA, V-VI). 

Curci nem azt nehezményezni, hogy Gioberti kivetni valót talál a jezsuita rend 

működésében és a rendtagok tetteiben, hanem azt, hogy a gondolatait átgondolat-

lanul, kritika nélkül, ellentmondásoktól hemzsegő módon teszi. 

A jezsuiták és a jezsuitizmus jellemzőit illető vádak megkoronázásaként 

Gioberti rámutat, hogy a rend eltörlése nem lehet más, mint a vádak megkérdőjelez-

hetetlen megerősítése (GM1, CD), és XIV. Kelemen pápa (1769-1774) dekrétuma4 

sem más, mint a kortárs közvélemény tükre (GM2, 45). Úgy véli, a Szent Ignác által 

képviselt rendkívüli erényeket (PM, CVI; PPM, 143) megtagadó jezsuiták felháborító 

viselkedésükkel maguk ellen hergelték a közvéleményt, s „megérdemelten vár rájuk 

a kegyetlen vég” (PPM, 135). Gioberti ezen ítéletével szembe szállva Curci hitetlen-

kedve kérdőjelezi meg, hogy mindenki valóban ilyen borúlátón nyilatkozna a rend-

ről: ha Giobertinek igaza lenne, akkor „a jezsuita rend démonok légiója lenne, nem 

pedig emberek gyülekezete” (FA, VI); illetve „lehetetlen lenne nemhogy egy erényes 

rendházat, de akár csak egyetlen úriembert is találni közöttük” (FA, 35). Ez utóbbi 

érvével Curci arra utal vissza, hogy még Gioberti is elismeri, nem is egy feddhetetlen 

jezsuita van a rend kötelékében (PM, CVII; GM1, LXVII). Tehát, Giobertinek vagy ez 

az állítása, vagy pedig a vádjai nem fedik a valóságot. Érdemes megfigyelni, hogy 

                                                             
4 1773-ban XIV. Kelemen pápa a Dominus ac Redemptor noster kezdetű bullájában feloszlatta a jezsuita 
rendet. 



61 

 

mindkét fél a saját javára torzít a vita során, hiszen valójában sem Gioberti két állí-

tása nem zárja ki egymást, sem pedig Curcié: nézőponttól függően egyszerre van 

igazuk, és egyszerre tévednek mindketten. 

A vita lezárásaként végül Curci a Divinazionéban (1849) kronologikus listába 

rendezi és tizenöt oldalon keresztül sorolja, III. Páltól kezdve IX. Piuszig (1846-

1878), melyik pápa mit tett a jezsuita rendért, vagy épp ellene, majd a rendet érintő 

fontosabb pápai brevék és bullák szövegét is közli (UD2, 524-539). Curci tényeket 

tár az olvasó elé anélkül, hogy a személyes véleményét kifejtené és maga értékelné 

a pápák intézkedéseit: a véleményformálást az olvasóra bízza. 

2.3.2. A jezsuiták mint a kereszténység megrontói: pénzsóvárság és világu-

ralmi célok 

Gioberti kifejti, hogy a jezsuitizmus nem korlátozódik a Jézus Társasága határain 

belülre, ugyanis kiterjedt a követői köre (PM, CLXXVI), legfőbb célja pedig nem más, 

mint a jezsuiták kezében lévő gazdagság gyarapítása, hogy aztán korrupció útján 

kifosszák a megdönteni kívánt államokat – főként a pápáét – végső soron így még 

nagyobb vagyonra téve szert (PM, CLXXVII). A jezsuiták a kezdetektől folyamatosan 

mások uralmára törnek, aminek eszköze és célja egyaránt a pénz (GM1, LXI). Ezért, 

ha a pápaság szeretné megóvni az egyház becsületét, kötelessége szembe szállni 

vele, hogy „ténylegesen elkerülje a renddel való bármiféle cinkosságot” (PM, 

CLXXIX). Curci e vádat azzal a kijelentéssel hárítja el, hogy Gioberti minden bizony-

nyal „holdkóros, mert fosztogatásokat a Pápai Államban, Rómában, 1846-ban, nem 

láthatott másként, csak álmában” (UD1, 37). 

Annak bizonyítására, hogy a „jezsuita szekta” jelentősen eltávolodott az erede-

ti Szent Ignác-i céloktól, valamint, hogy bemutassa a katolicizmus és a jezsuitizmus 

közti szakadékot, Gioberti hosszasan taglalja a két irányzat közötti ellentéteket. En-

nek summázata az lenne, hogy Gioberti szerint, míg a katolicizmus egyetemes, 

kizárólag a jóra törekszik, minden jót befogad, és csak a hazugságot zárja ki, addig 

a jezsuitizmus a dolgokat nem a saját érdemük alapján ítéli meg, hanem aszerint, 

milyen szolgálatot tehet számára (PM, CLXIX). Míg az előbbi pártatlan a politika 

tekintetében, hiszen az egyház elutasít mindenféle világi hatalmat, addig az utóbbi 

beleszól a politikába, maga akar irányítani, és ismét csak azt nézi, mit és hogyan 

fordíthatna a saját hasznára (PM, CLXXI). A katolicizmus támogatja a művészeteket 

és a tudományokat, gazdagítja a nemzeteket és nemesebbé teszi az emberi jellemet 

(PM, CLXXI), ellenben a jezsuitizmus a civilizáció fejlődésének legnagyobb akadálya, 

mert irtózik a tudástól, és másokat is igyekszik tőle távol tartani (PM, CLXXI-

CLXXII). A katolicizmus, mivel hitét Istenbe veti, erős és örökérvényű. A jezsuitiz-

mus viszont előbb-utóbb összeomlik, mert Isten helyett a pénzt, a csalárdságot és a 

hízelgést helyezi előtérbe (PM, CLXXIV). 

Gioberti szerint az alapvető probléma a jezsuitákkal, hogy miattuk a katolikus 

vallás épp az ellenkező hatást váltja ki az emberekből, mint amit kellene, mert a 

korabeli jezsuita rend már csak „torz paródiája az eredeti” intézménynek (PM, 



62 

 

CDXXIV), ugyanis bár a szabadság és az irányítás (comando) is a rend fenntartá-

sának egy-egy módja, a jezsuiták tévesen az utóbbit választották: céljuk egy „sza-

badságjogok nélküli despotikus birodalom” létrehozása, amelynek élén ők maguk 

állnak. Így akarják a világ erkölcsi és vallási irányítását a saját kezükbe venni (PM, 

CIII). A modern jezsuitizmus – Gioberti meglátása szerint – ellentmondást nem tűrő 

harcias irányzat (PM, CIX), a jezsuiták pedig minden más elé helyezik a saját hatal-

mukat: ez különbözeti meg őket a más vallási intézményektől, az egyház többi tag-

jától (PM, CX). A jezsuiták megbecstelenítették a katolicizmust egy olyan szektává 

lealacsonyítva magukat, amelynek fő célja az „egész emberi faj irányítása” (PM, 

CLXV). A jezsuiták nem elégszenek meg azzal, hogy a saját rendjükön belül paran-

csolhatnak, hanem jóval többre vágynak: „egyetemesek akarnak lenni”, az egész vi-

lágot uralni akarják (PM, CX). 

Gioberti úgy véli, a jezsuita rend mindaddig nem lesz elégedett, amíg Rómát 

és az egyházat szolgáivá nem teszi (GM1, CDXXXV). Mivel a rend az egyházi hierar-

chiát mindig a saját hasznára fordítja és játssza ki, magát Rómánál is felsőbbren-

dűnek tartja: tehát elsődleges célja kizárólag Róma leigázása lehet (GM1, CDXXV). 

S mivel az „egységes Itália nem emelkedhet fel Róma nélkül” (GM1, CDXXXVIII), a 

Jézus Társaságát mindenképp meg kell fékezni az olaszok közös érdekében. 

Curci a jezsuiták nápolyi rendházában munkálkodó rendtagok példáján ke-

resztül igyekszik szemléltetni, milyen nagyot tévedett Gioberti, amikor azt állította, 

hogy a jezsuiták végső célja a világuralom. A nápolyi házhoz – Curci állítása szerint 

– akkoriban alig százan tartoztak. Ebből a százból harmincan a háztartást ellátó 

laikusok, újabb harminc fő teológus vagy filozófus hallgató, huszonöt oktatással tölti 

a napjait, hatan földműveléssel foglalkoznak, hat-hét másik egész nap a gyóntató-

székben ül. Végül marad két ember. Ennek alapján a rendtagok elenyésző részére 

lehet csak igaz az, amivel Gioberti az egész rendet vádolja. Ugyanakkor ez a jelenték-

telen kisebbség nem is lehet képes magához ragadni a hatalmat (FA, 91-92). 

Curci elismeri, hogy a jezsuita rend igenis bír egyfajta befolyással: szerinte ez 

a Jézus Társasága természetéből, lendületes működéséből ered, ami a tagokat az 

egyház iránti kötelességük maradéktalan teljesítésében segíti (FA, 99). Ám semmi-

képp sem lehet uralomnak nevezni azt az erkölcsi befolyást, amelyet a jezsuitizmus 

a társadalomra gyakorol, ugyanis ebben nem politikai célok vezérlik, illetve nem a 

világi hatalom megszerzése, hanem a katolikus vallás terjesztése, a pápaság fennha-

tóságának kibővítése a célja (FA, 81). Tehát a jezsuita befolyás tény, de fontos figye-

lembe venni az okát is, hiszen attól függ, valóban megfogalmazható-e kritikaként a 

renddel szemben (FA, 84-85). 

2.3.3. Politizáló jezsuiták 

Gioberti szerint a saját korában a jezsuitákról csak mint „politikai frakcióról” (GM2, 

23), vagy „polgári szektáról” (AGM, XIII) lehet beszélni, ugyanis vallási intézmény-

ként már lejárt az idejük (GM2, 23): mivel a Társaság a lelke mélyén politikai és 



63 

 

profán, a tonzúrán és a csuhán kívül semmi szent nincs bennük (GM2, 32). Politi-

kusként pedig bárhová is mennek, „megosztottságot, viszályt, mészárlást és elége-

detlenséget” szítanak (GM2, 23). Gioberti úgy véli, a jezsuiták egyik politikai alap-

vetése az államok és polgáraik megosztottságának fenntartása (PPM, 191), és nem-

csak egyik-másik fejedelmet vagy népet, de az egész emberi fajt is képesek lennének 

feláldozni a saját céljaik érdekében (PPM, 183). A rend nem is tehetne másképp, 

hiszen természeténél fogva „gyűlöl minden politikai létformát, ami a saját ural-

mának ellensége”, és mindenáron úrrá akar lenni rajtuk (AGM, 25). Abban az eset-

ben, ha sikerülne is a jezsuiták befolyását a politika terén felszámolni, a szellemisé-

gük tovább élne, mivel az általuk kinevelt itáliai polgári réteg tovább viszi a rendta-

gok helyett (AGM, II). Épp emiatt a legnagyobb ellensége Itália felemelkedésének a 

jezsuitizmus (AGM, 25): nem elegendő azt kiszorítani a leendő egységes Olaszor-

szág politikai életéből, de a rendnek vallási megújuláson is át kell esnie, hogy az 

eredeti céljaihoz visszatérve ne bomlasztó, hanem összetartó erőt képviseljen (AGM, 

26,124). 

A jezsuiták politizálását és annak kártékony hatását bizonyítandó, Gioberti „a 

legbékésebb állam, a legkedvesebb kormány”, Toszkána példáját mutatja be, amely 

felett Lipót5 őrködik távol tartva a „kiállhatatlan rovarokat”, azaz a jezsuitákat. Ezzel 

szemben a gazdag és fejlett Piemont jelentősen le van maradva ahhoz képest, ahol 

az adottságainak köszönhetően tarthatna, mert a Társaság „titkos gyülekezetek által 

behálózta” a kormányt, és az állam fejlődését folyamatosan hátráltatja (PPM, 187-

188). Tehát azokon a vidékeken, ahol a jezsuiták megvetik a lábukat – ha a helyi 

uralkodónak „nincsen helyén a szíve” –, a rend beavatkozik az oktatásba, a polgári 

és politikai ügyekbe és meggyalázza a katolikus vallást (PPM, 231; AGM, 100). Ezzel 

szemben Curci úgy véli, hogy ha igaz lenne az, amit Gioberti állít (vagyis, hogy titok-

ban a jezsuiták uralják egész Itáliát, és hogy sem az uralkodónak, sem a népnek ez 

nincs ínyére), akkor nem fordulhatna elő, hogy csak Toszkána legyen képes kiállni 

ellenük (FA, 71-72). Curci ezzel kapcsolatban megjegyzi, hogy az ötlet, hogy az álla-

mok politikai hatalmának bomlasztásával vádolja a jezsuitákat, minden bizonnyal 

csak a Primato (1843) kiadása után ötlött Gioberti eszébe, hiszen először a Prolego-

meniben (1846) tér ki rá, ami épp azt bizonyítja, hogy a vád nem lehet igaz, külön-

ben már az első jezsuitaellenes művéből sem hagyta volna ki a bírálatok közül (FA, 

285). 

A vita e részlete tökéletesen példázza a Curci által többször alkalmazott vita-

módszert, hogy a Gioberti által kreált bizonyítékot veszi alapul az állítás cáfolatához. 

Ezzel egyrészt megkérdőjelezi az eredeti kijelentés igazságtartalmát, másrészt ma-

gát Giobertit is nevetségessé teszi az olvasók előtt azzal, hogy a bizonyítékát más 

oldalról megvilágítva, vagy épp a szavait kiforgatva bebizonyítja azok ellenkezőjét. 

                                                             
5 Gioberti nem határozza meg, hogy I. Lipótról (1765-1790) vagy II. Lipótról (1824-1859) beszél-e, de a 
szövegkörnyezet alapján az utóbbi a valószínűbb. 



64 

 

Curci ilyenkor többnyire nem szolgáltat újabb bizonyítékot a saját érvelése mellett, 

hanem megelégszik azzal, hogy egyszerűen tagadja Gioberti kijelentéseit. 

Curci reflektál Gioberti azon vádjára is, hogy természetellenes és a keresztény 

elvekkel szembemenő dolog, ha a jezsuita rend tagjai (mérhetetlen hatalomvágyuk 

miatt) nem maradnak meg a vallási szférában, hanem politizálnak, tanácsokkal lát-

ják el a világi hatalmakat és így irányítják a saját kényük-kedvük szerint a történe-

lem folyását. Curci szerint nem igaz, hogy ez csak a korabeli jezsuita rendre lenne 

jellemző, ugyanis egyrészt már a középkorban is politizáltak a püspökök, a papok 

és a szerzetesek (tehát jóval a jezsuita rend megalapítása előtt), másrészt már a 16-

17. században (vagyis a Risorgimentót megelőzően) is beleszóltak a világi ügyekbe 

a rend tagjai. Valójában a történelem velejárója a klérus politizálása. Aki pedig ezt 

tagadja, az vagy „nem ismeri a történelmet, vagy nem érti annak filozófiáját, vagy 

– ami még rosszabb lenne – meg akarja téveszteni az egyszerű embereket” (FA, 146). 

Másik alkalommal viszont Curci azt emeli ki, hogy a jezsuita rend az első két évszá-

zadában nem volt aktív részese a politikai életnek, csak később, a megváltozott kö-

rülmények miatt vált szükségessé az egyháziaknak az államvezetésbe való beavat-

kozás (FA, 147). Továbbá, ha egy ember tehetséges a politikában, és a katolicizmus 

szellemében munkálkodik, a polgároknak csak a hasznára válik, legyen ő akár kleri-

kus, akár világi, nem számít (FA, 142). 

Ebből a részletből kitűnik az, ami végig jellemző a Gioberti-Curci–vitára. Míg 

Gioberti úgy véli, elegendő érvelés, hogy ő az, aki állít, vagyis a reputációjának kö-

szönhetően nem szükséges bármiféle bizonyítékkal alátámasztania az érveit (ezt az 

önteltséget Curci nemegyszer szóvá is teszi), addig Curci igyekszik kézzel fogható 

tényeket (UD1, XLVII), elsősorban a múltból vett példákat felsorakoztatni a saját 

igaza védelmére. Ám bizonyos szempontból ő is ugyanabba a csapdába esik, mint 

Gioberti: azzal igazolja, hogy a jezsuitáknak joguk van beleszólni a politikába, hogy 

ez mindig is így volt. Tulajdonképpen egy évszázados tradícióra támaszkodva akarja 

Giobertit cáfolni. Tehát míg Gioberti érvelése tekintélyelvű, addig Curci inkább szo-

káselvű. Valójában egyik sem objektív tényekre építi érvelését a művekben. 

2.3.4. A jezsuita oktatás: a személyiség elnyomására irányuló törekvések 

Gioberti azzal vádolja a jezsuitákat, hogy a „királyi palotáktól a szegények viskójáig” 

mindenhová beszivárognak, és a lelkiismereten keresztül igyekeznek kormányozni 

az egész világot. Hogy ebben sikerrel járjanak, a nincstelenekből húznak hasznot 

kapzsi módon, s hogy támogatóik számát növeljék, a gyermekek és az ifjúság neve-

lését is a saját kezükbe akarják venni: így akarják a jövő nemzedékeit engedelmesek-

ké tenni (PM, CXI-CXII; PPM, 145). Szerinte a jezsuita nevelési elvek hátterében a 

rend világuralmi törekvései állnak. 

Ugyanezen okból kifolyólag az ábécé és a nyomda is a jezsuiták ellensége, hi-

szen hátráltatják őket a szegények és tanítványaik elnyomásában, mert ezeknek 

köszönhetően terjed az emberek körében a jezsuita rendről az „igazság” (PM, 

CXXXVIII; PPM, 180). 



65 

 

A jezsuita oktatás bírálata során Gioberti annak számos formája közül kizá-

rólag a kolostorokban mint a jezsuita ideológiát legtisztábban tükröző színtéren zaj-

ló fogyatékosságokat tárgyalja (PM, CXXIV; PPM, 169). 

Mivel az emberek világfelfogása „az elme, az akarat és az egyén alkatának álla-

potától” függ, Gioberti meglátása szerint, a szerzetesek ezt alakítják át (PM, CXXIV): 

a jezsuita modellből a „spontaneitás és a nagyság” hiányzik, így helyettesítve a 

természetes embert a nevelés erőltetett és „mesterséges bábjával” (PM, CXXV). 

Gioberti elismeri, hogy mindaz, amit Szent Ignác létrehozott a pedagógia területén, 

eredetileg nem volt ártalmas a növendékekre nézve, ám hamar rossz irányt vett és 

„önálló személyiség nélküli gépeket gyártó” rendszerré vált (PM, CXXV), amely el-

tünteti az emberi faj zsenialitását oly különlegessé tévő különbözőségeket (PM, 

CXXVII). Ez pedig a lehető legrosszabb, amit az atyák a tanítványaikkal tehetnek, 

mert a szellemiség (genio) lényege a teremtés képességében áll, mely az olasz fel-

sőbbrendűség (primato) alapját adja (GM1, CCCXXIX). 

Gioberti szerint egy jezsuitának sincs – vagy legalábbis nem lehet – saját aka-

rata, még a legapróbb dolgokban sem, hiszen vak és passzív engedelmességre nevel-

ték, hogy alávetettként a „csordaszellemet” kövesse (PM, CXXVIII; PPM, 167). Úgy 

véli, a jezsuiták tanítványaikból kiirtják a természetes szeretetet, hogy azt a rend 

iránti „vak buzgalommal és fanatikus szenvedéllyel” helyettesítsék (PPM, 171). 

Mindezeknek köszönhetően a jezsuita nevelés leggyakoribb gyümölcse a képmuta-

tás, mert a „színlelés művészetét” oktatják a gyermekeknek, annak ellenére, hogy 

épp e hiba kiküszöbölése lenne az atyák dolga (PM, CXXXII). 

Giobertinek a személyiség és saját akarat elnyomására irányuló állítása ellen 

Curci úgy tiltakozik, hogy bemutatja, egy jezsuita novíciusnak milyen és hány vizs-

gán kell átesnie, hogy szerzetes lehessen belőle: a novíciust minden félévben formá-

lisan kikérdezik, hogy elégedett-e a döntésével, így biztosítva a novícius egyéni sza-

badságát (FA, 187). 

Gioberti a következő gondolattal zárja a jezsuita pedagógiára irányuló kritikák 

végtelen sorát: a rend legnagyobb bűne, ami az oktatást illeti, hogy a természet 

rendjével szembe menve „még a szülőket is ki akarják zárni a nevelés szent köteles-

ségből”, hogy „monopolhelyzetbe kerüljenek az etika és a lelkiismeret terén” (GM1, 

CLXXXVIII). 

Curci ez utóbbi állításokat logikai alapon igyekszik megcáfolni, ugyanis sze-

rinte, ha a jezsuiták olyanok volnának, mint amilyennek Gioberti bemutatja őket, 

egy szülőnek sem lenne szüksége az ő tanácsaira. Az pedig, hogy egyedül ő hangoz-

tatja a jezsuita nevelés megrontó (FA, 309) jellegét, kizárólag arra enged következ-

tetni, hogy téved (FA, 310). Továbbá, a rend egyetlen célja a tekintélyelvű neveléssel 

(FA, 77), hogy az emberek újra megtanuljanak engedelmeskedni elöljáróiknak: nem 

a jezsuitáknak, hanem az apostoli széknek (UD2, 115). Így a jezsuita közösség nem 

„elnyeli és megsemmisíti” az egyént, hanem tökéletessé teszi, hogy jó keresztény-

ként mindent feláldozzon az egyháza és Isten érdekében (FA, 86). 



66 

 

Curci Giobertinek azt a vádját, melynek értelmében a nevelés során a jezsuiták 

megtiltják tanítványaiknak, hogy tornagyakorlatokat végezzenek (PPM, 134), ha-

sonló módon hárítja el. Felhívja a figyelmet ismét a vádat alátámasztó bizonyítékok 

hiányára (FA, 180), majd hozzáteszi: minden oktatási intézmény közül épp a jezsui-

táknál a legszélesebb a paletta a választható sportok terén, hiszen tánc-, vívó- és 

lovasoktatókat is foglalkoztatnak a diákjaik érdekében (FA, 181). 

3. Egyház a Risorgimento utáni irodalomban 

A Risorgimento témájával foglalkozó irodalmi művekben is a Gioberti által megfo-

galmazott kritikák köszönnek vissza, bár árnyaltabb módon. A regényekben megje-

lennek az egyházellenes politikai vélemények, az egyházi javak elvételét szorgal-

mazó és az egyházi javak elvétele ellen háborgó érvek egyaránt, a Risorgimento egy-

házzal kapcsolatban megfogalmazott és be nem teljesített céljaihoz kötődő csalódás, 

a jezsuita rend kritikája, ám ugyanakkor elvétve pozitívabb, reményteli gondolatok 

is megfogalmazódnak, illetve a Risorgimento szekularizációs törekvéseinek kéz-

zelfogható következményeire is kitérnek a szerzők. Nem minden mű érinti minde-

gyik témát, ám a teljes képet tekintve elmondható, hogy a felsoroltak jelennek meg 

a leggyakrabban. 

3.1. Az egyházról általában 

Az egyházellenes politikai vélemények túlsúlyban vannak Az általunk vizsgált regé-

nyekben: a katolikus vallás eredeti elvei és a klérus között tátongó űrt számos alté-

mán keresztül szemléltetik.6 

Megfigyelhető, hogy az egyházellenes kritika kiindulópontja alapvetően az – 

ahogy a La conquista di Romában (1885) Tullio Giustini toszkán parlamenti képvi-

selő is megállapítja egy beszélgetés során –, hogy a Vatikán mint a kereszténységet 

megtestesítő eszme olyan klérust szimbolizál, amelynek tagjai, a bíborosoktól egé-

szen a szeminaristákig, nemcsak imádkoznak és ministrálnak, de ők maguk is sze-

retnek, gyűlölnek, a saját érdekükben élnek és élvezik az életet (CR, 70). Tehát vilá-

giasan viselkednek, épp úgy, akárcsak a hívek. Ezzel kapcsolatban Giustini kon-

statálja, hogy a pápa erős hatalma nem csak a lakosság életének minden szegletébe 

befurakodó klérus befolyásán nyugszik, hanem a nők, főként az édesanyák testesítik 

meg legszilárdabb tartóoszlopát, ugyanis ők azok, akik miatt a vak imádat és nem a 

tiszta hit öröklődik át egyik generációról a másikra (CR, 69-70). Hasonló gondolat 

jelenik meg a regény főszereplőjének, Francesco Sangiorgio basilicatai képviselő egy 

belső monológjával kapcsolatban is: „A templomban nem talált semmi misztikusat: 

[...] a pápaság számára csak egy fontos politikai kérdés volt, a hitet és a vallásgya-

korlatot meghagyta a nőknek.” (CR, 24) E két részlet alapján jól elkülöníthetők egy-

mástól az egyház kettős szerepének különböző aspektusai a Risorgimento éveiben. 

                                                             
6 Mivel a regényekben igen csekély számban fordulnak elő olyan gondolatok az egyházzal kapcsolatban, 

melyek pozitív vonatkozásban merülnek fel (vagy legalábbis nem erős kritikát fogalmaznak meg róla), 
ezekre külön nem térek ki. 



67 

 

A pápaság a politikai szféra meghatározó hatalmaként a közgondolkodás egyik 

központi – és egyben ebbéli funkciójának megítélésében problémákat generáló – 

intézménye volt, míg a vallási szférában a katolikus hívők számára a legfőbb viszo-

nyítási pontot képviselte. E két aspektus, bár elemi szinten különválik egymástól, a 

Risorgimento idején végbemenő változások esetén mégis összefonódik, hiszen az 

egyház milyen szerepet kap a hétköznapi életben, befolyásolja a lakosságnak a pápa-

ság világi hatalmáról alkotott véleményét, illetve a politikai síkon bekövetkező válto-

zások is hatást gyakorolnak az emberek valláshoz és egyházhoz való személyes 

hozzáállására. 

Azt is érdemes megfigyelni a művekben, közvetett módon milyen bírálat olvas-

ható ki az egyházra vonatkozóan. A regényekben a Risorgimento idején bekövetkező 

változásokat, a szükséges reformokat, az egyesítés iránti igényt és a szabadságot 

elsősorban Garibaldival és a szekularizációval azonosítják. Példának okáért, a Noi 

credevamóban (1967) szó szerint szerepel a Garibaldi alakjához és a papokhoz társí-

tott értékrendbeli ellentét („Éljen Garibaldi! […] Halál […] a papokra!”; NC, 206), 

hasonlóan az I Vicerében (1894) elhangzó felkiáltáshoz („Halál a papokra! […] Halál 

a hollókra! […] Éljen a világi gondolkodás!”; IV, 408) és a politikai sikerek kulcsának 

megállapításához („Ahhoz, hogy [...] sikerrel járjon […] liberálisnak és papgyűlölő-

nek kellett lennie, mint Mazarinnek”; IV, 435). Ennek analógiájára, amikor ez utóbbi 

műben a polgármester előtt kötött házasság kizárólagos érvényességéről van szó, az 

újítást a szabadság irányába tett lépésnek tekintik (IV, 318). Az, hogy az egyház 

világi hatalmának ilyen módon való visszaszorítása pozitív eredményként tűnik fel 

a közvélemény előtt, kiválóan szemlélteti az egyházellenes indulatok intenzitását. 

Mindezekből levonható az a következtetés, hogy a változások iránti igény alapeleme 

az egyházzal szemben kibontakozott ellenszenv, illetve, hogy a papság nem más, 

mint a Risorgimento céljainak, a szabadság kiteljesedésének kerékkötője. 

Az egyházzal és a tagjaival kapcsolatban kifejezett kritikák összegzéseképp az 

I vecchi e i giovaniban (1913) állapítja meg Nocio Pigna: „Más az Isten, más a pap” 

(VG, 23). Az Il sorriso dell’ignoto marinaio (1976) című műben Malandro teszi 

ugyanezt: „a pap furcsa teremtmény, más fajból való” (SIM, 78). Kitűnően össze-

foglalják, hogy a papoknak mint az egyház megtestesítőinek már semmi közük 

mindahhoz, amit eredetileg képviselni hivatottak: nem alkalmasak arra, hogy képvi-

seljék Istent a hívők körében. 

3.1.1. Kapzsiság 

A regényekben az egyházzal szembeni kritika központi eleme, hogy a klerikusok 

nem egyszerűen esendő emberek, akik örömmel hódolnak a világi élvezetek 

különféle formáinak, hanem sokszor még nagyobb hévvel is űzik ezeket, mint a 

laikusok főképp, ha a pénzben való dúskálásról van szó. A La conquista di Romában 

(1885) a papok fekete csuhája – szimbolikus értelemben – aranytól csillogó (CR, 

158) öltözékként jelenik meg arra utalva ezzel, hogy bár látszólag hűek a szegénység 

krisztusi erényéhez, nagy vagyonnal rendelkeznek. Ezzel összecseng a Noi 



68 

 

credevamo (1967) azon gondolata, hogy a hagyományos feudális rendet képviselő 

nagybirtokosokok és a papok közötti alapvető hasonlóság, hogy mindkettő évszá-

zadok óta a szegény emberek „vérét szívja” a földosztás üres ígéretével hitegetve 

őket (NC, 236). Pontosan ugyanezt írja le a narrátor az I Vicerében (1894): „Aztán a 

professzor a szerzetesekre, a papokra, a társadalom parazitáira csapott le […]” (IV, 

396). Később visszatér ugyanez a gondolat a Francalanza hercege által megfogalma-

zott kritika formájában: „[…] minden beszélgetés a korrupt papok elleni szónoklat-

tal végződött [...]. «Azért fizettek nekik [...], hogy a feketét fehérnek mondják. Ha 

én is fizettem volna nekik, [...] a véleményük épp az ellenkezője lenne»” (IV, 470). 

Tehát a klerikusok a vagyonszerzéssel nem pusztán a szegénységi fogadalmuk ellen 

vétenek, hanem tisztességtelen eszközökkel, vesztegetés – tehát bűn – útján jutnak 

hozzá a vagyonukhoz, peres ügyek során ugyanis jópénzért hagyják magukat meg-

vesztegetni ahelyett, hogy Isten szolgáiként az igazság mellett állnának ki. Továbbá 

a mű azt is bemutatja, hogy a bencés rend számára Szicília nem volt más, mint egy 

meghódításra váró újabb terület, amely tálcán kínálta az apát számára a különféle 

címeket, hatalmas földbirtokokat, hiszen Szicília régi alkotmánya mindezek birtok-

lására feljogosította, hogy a királyság legfőbb méltóságai között előkelő helyet fog-

lalhasson el (IV, 64). 

Az egyháziak pénzéhségéhez fűződően az I Malavoglia (1881) is felvet egy 

kérdést. Eszerint ha az emberi természetből adódóan a társadalom két részre oszlik, 

azokra, akik keményen dolgoznak, „egész életükben a fogukkal húzzák a szekerü-

ket” (IM, 161), és azokra, akik naphosszat henyélnek, miért épp az előbbieknek kopik 

fel az álluk (IM, 160), míg az utóbbiak dúskálnak minden földi jóban (IM, 161)? S 

miért épp a papok, akik jobbára a henyélők társaságát gyarapítják, élősködnek a 

szegényeken annak ellenére, hogy maga Jézus – „a valaha élt legnagyobb forradal-

már” – hirdette a felebaráti szeretet, a szegénység és az egyenlőség tanait (IM, 163)? 

Miért épp a „semmirekellő”, haszontalan „kenyérpusztító” papok keresnek misén-

ként három aranyat (tarì) (IM, 177)? A Signora Avában (1942) a narrátor több alka-

lommal kitér a guardalfierai papok „elképzelhetetlen mértékeket öltő” kapzsiságára 

(SA, 80) és képmutatására, mellyel bár a helyiek tisztában vannak, a tehetős embe-

rek státuszának kijáró tisztelet okán elnézik neki e hibáikat, annak ellenére, hogy 

rendszeresen adnak ötszáz dukát értékű kölcsönt uzsorakamatra (SA, 24). Az I 

vecchi e i giovaniban (1913) hasonló kontextusban bukkan fel az egyház pénzhez 

való kapcsolata: „pénzt kölcsönzött, titokban uzsorakamatra [...]; nyilvánosan pedig 

[…] egy katolikus […] bankot nyitott – az anyaszentegyház által jóváhagyott kama-

tokkal.” (VG, 141) E két részletben ismét a vagyon tisztességtelen úton való megszer-

zését éri kritika, akárcsak az I Viceréből (1894) kiemelt példa esetén, hiszen akkor 

is, ha nem maga a katolikus egyház és tagjai nyújtanak magas kamatra kölcsönt, 



69 

 

mégis ők diktálják a pénzügyletek alapfeltételeit, ezzel olyan területre merészkedve, 

amely távol áll a krisztusi tanítástól.7 

Az Il quarantotto (1958) című műben, amikor a báróné rájön, hogy a férje az 

egyik munkás feleségével csalja, majd emiatt a mindenki szeme láttára tombolásban 

tör ki, a családhoz tartozó katolikus pap megpróbálja rábeszélni, hogy menjen el az 

ügyével a püspökhöz ahelyett, hogy szerelmi fészek előtt átkozódna: „csak a püspök 

tudja megmondani, hogyan viselkedjen” (QO, 90). Az asszony meg is fogadja a taná-

csot, ám a várakozással ellentétben nem kap valódi segítséget, mivel a püspök hall-

gatásra inti és igyekszik eltussolni az esetet. Utólag jól meg is hálálta neki a báró, 

hogy inkább nevetség tárgyává tette a feleségét ahelyett, hogy az ő házasságtöré-

séből botrányt csinált volna (QO, 92). Ebben az esetben a bemutatott magas rangú 

klerikus kérés nélkül is a helyi, befolyásos arisztokrácia kegyeit keresi a hitelvek 

betartatására törekvés helyett, hiszen már tudja, hogy pénzügyi szempontból igen-

csak jól fog járni, ha a kedvében jár. 

3.1.2. Politizáló klerikusok 

Visszatérve ahhoz a korábbi kérdéshez, hogy politizálhatnak-e a klerikusok (egészen 

pontosan a jezsuiták), az I Vicerében (1894) a narrátor megállapítja, hogy még a 

novíciusok is politikai pártokra osztódtak: egyaránt vannak közöttük liberálisok, 

forradalmárok, Piemont- és Bourbon-pártiak (IV, 169). Ugyanakkor a klerikusok 

közti politikai vitákat elkerülendő, valamint az egyház világi és vallási szférájából 

fakadó kettősség egyfajta feloldásaként, hangot kap az új pápai intézkedés is: „«[…] 

az egyház nem vesz részt ezekben a küzdelmekben.» / «Sem a jelöltek, sem a válasz-

tók oldalán, eh? [...]» / «A Szentatya elrendelte, hogy a katolikusok ne egy pártként 

menjenek szavazni…»” (IV, 560-561). 

A Signora Avában (1942) ez a kérdés Don Matteo alakján keresztül jelenik meg, 

bár ő maga nem jezsuita, csak egy vidéki katolikus pap. A történet szerint Don 

Matteót az emberek azzal vádolták, liberális eszméket vall. A papnak még hízelgett 

is, hogy ezt híresztelik róla, mert ő maga is egyre csak szidta a többi papot. A szerző 

e mozzanaton keresztül mutatja be, hogy a politikai állásfoglalás elkerülhetetlen, 

ugyanis a többi ember annak ellenére is beskatulyázta Don Matteót egy bizonyos 

irányzat hívei közé, hogy ő valójában nem akart sem magába a közéleti vitába bele-

folyni, sem papként politizálni. Mindössze mint magánember állapította meg, mit 

tart kivetni valónak mások (történetesen egyes klerikusok) életvitelében (SA, 86). 

Az I vecchi e i giovani (1913) című regényben egy esetben a sztrájkok és a 

parasztlázadás kirobbantóiként tűnnek fel a papok (VG, 123), másik alkalommal pe-

dig az 1860-as év forradalmának kitöréséért és az azt követő csalódásért okolják 

őket: a patrióták és a papok becsapták, a korábbit is felülmúló nyomorba taszították 

                                                             
7 A Signora Ava (1942) egyik fontos mellékszereplője Don Matteo, aki pap létére meglehetősen különbözik 
a társaitól. Ő maga is keményen bírálja a haszonleső papokat, és nehezményezi, hogy a 2000 lelket 

számláló térségen tíz pap élősködik világi földesúr módjára, hiszen ilyen jellemű emberből egy is képes 
tönkre tenni a közösséget (SA, 29-30). 



70 

 

a népet miután a saját céljaik érdekében az aranykor ígéretével manipulálták az em-

bereket (VG, 20). Ezzel teljesen azonosak a Noi credevamo (1967) a nép tudatlansá-

gát kihasználó papjai: „[…] pénz volt a dologban, [...] papok irányították az ellen-

forradalom sorait kihasználva a szegények tudatlanságát és babonáit.” (NC, 236) Ez 

utóbbival egybecseng, ám az I vecchi e i giovaniból (1913) kiemelt részletnek ellent-

mond a Noi credevamo (1967) Garibaldi oldalán harcoló patrióta főszereplőjének 

Savoyai Mária Krisztina hercegnővel kapcsolatban tett megjegyzése, amelynek ér-

telmében a hercegnő „szent asszony” a nép szemében épp azokért a tetteiért, melye-

kért a liberális szellemiségű garibaldisták a „papok rabszolgájaként ügyködő szent-

fazéknak” tekintik (NC, 167). 

Az Il sorriso dell’ignoto marinaio (1976) című regényben don Ignazio elmél-

kedik arról, mit is jelent liberális elveket vallani: egyszerre küzdeni mind a 

Bourbonok és szolgáik ellen, mind az elnyomókat és a zsarnokokat védő egyház 

ellen. Ám ő – a regényekben egyedüliként – kimondja nyíltan az egyház politikai 

állásfoglalásával és hatalmával szembeni kritikája mellett, hogy fontos a papok kö-

zött különbséget tenni (SIM, 78), hiszen bár mind a klérus tagja, valamennyien 

önálló individuumok. Vincenzo Consolo don Ignazión keresztül egyfajta mérsékelt 

bírálatot közvetít az olvasó felé. 

A bemutatott elemek mind a klérus politikai befolyására helyezik a hangsúlyt. 

Jól kitűnik, hogy az egyház világi hatalma a Risorgimento idején, majd az új egységes 

állam hajnalán is átszőtte a közéletet a hétköznapi emberek szintjétől egészen az 

uralkodó dinasztia tagjáig, sokszor összemosva a vallási és a politikai kérdéseket. 

3.2. A jezsuita valóban „mala razza”? 

A klerikusokkal kapcsolatban nemcsak olyan degradáló megjegyzésekkel találkoz-

hatunk, mint „holló pap” (SIM, 86), „disznó pap” (QO, 90), „disznó jezsuita” vagy 

„jezsuita disznó” (IV, 65), „rossz faj a jezsuita” (IV 438), „a hollók, vagyis a papok” 

(VG, 8), „jezsuitácska” (IV, 478), de az Il Gattopardóban (1958) egyenesen a történet 

főszereplői közé tartozik Pirrone jezsuita atya. A legtöbb jezsuitákra vonatkozó meg-

jegyzést az I Vicerében (1894) és az Il Gattopardóban (1958) olvashatjuk. 

Az I Vicerében (1894) don Blasco „futóbolondok és agyalágyultak hordájának” 

nevezi a jezsuita rendet (IV, 81), amelynek „álszent” tagjai a „saját anyjukat, de még 

magát Jézust is képeseket bemártani” (IV, 187). Consalvo di Francalanza szerint a 

polgármester „garnéla példáját követve” képzeli el a fejlődést, hagyja, hogy átverjék 

a jezsuiták és szolgájukká tegyék (IV, 478). Meggyőződése, hogy Teresát, a testvérét 

a jezsuiták tették tönkre. Az ostoba próféciáikban és az állítólagos csodákban való 

vak hit eltűntette belőle a józan hívőkre jellemző vonásokat, az egykori jámbor ter-

mészetét, elvesztette elegáns tartását, felismerhetetlenné hízott (IV, 563-564). Ez a 

részlet tökéletesen párhuzamba állítható Gioberti azon vádjával, melynek értelmé-

ben a jezsuiták és a vallásosság általuk megrontott formája testileg és lelkileg is el-

torzítják az embereket. 



71 

 

A Signora Ava (1942) című regényben nincsenek nyíltan jezsuita szereplők, ám 

az átlagos katolikus papokról megfogalmazott bírálatok (főként Don Matteo szem-

szögéből) teljes mértékben megegyeznek a Gioberti traktátusaiban megjelenő je-

zsuitaellenes kritikákkal. 

Az Il quarantottóban (1958) közvetetten, mint kerülendő példa jelenik meg a 

jezsuita szerzetes: a báró kijelenti, hogy semmiképp sem adja a fiát a jezsuitákhoz, 

nehogy szent vagy filozófus váljon belőle, és feleslegesen mártírként végezze egy 

elhagyatott helyen (QO, 118). Magáról a rendről hasonlóan marginális módon esik 

szó. Amikor Garibaldi és társai megérkeznek a báró birtokára, ez utóbbi – a szükség-

telen felfordulást elkerülendő – ki akarja tárni a kapuit előttük. Ám a báróné ellenke-

zik, mivel a garibaldistákat az egyház ellenségeinek tekinti. Végül sikerül egyezségre 

jutniuk: a báró beengedheti a patriótákat, de cserébe saját templomot kell építtetnie 

a ház mellett a felesége számára. A templom védőszentjének pedig Szent Ignácot 

választja a bárónő (QO, 130). 

Az Il Gattopardo (1958) című regényben don Fabrizio Salina megjegyzi, hogy 

milyen szép vidék is lehetne Szicília földje, ha nem élősködnének rajta a jezsuiták 

(IG, 25). A műben a „jelentéktelen” padre Pirrone, a Salina-család gyóntatója képvi-

seli a rendet és a jezsuitizmust. Pirrone atya szerint a világi urak a házaikat úgy 

díszítik fel, mintha legalábbis a „templomok liturgikus pompáját” akarnák utánozni, 

és amikor vétkeznek, azt inkább a társadalmi rendjük hibájának, nem pedig szemé-

lyes botlásnak tekintik (IG, 138-139). Míg az urak a saját maguk által az évszázadok 

során kreált mesterséges világban élnek, addig a jezsuiták a valódi, Isten által meg-

alkotott világ tartóoszlopai: „Az isteni Gondviselés úgy akarta, hogy alázatos része 

legyek az örök Egyház legdicsőségesebb rendjének, amelynek a végső győzelem már 

biztosítva van.” (IG, 137) Az atya más alkalommal is megerősíti, hogy a klerikusok 

felsőbbrendűek a laikusoknál, s hogy minden klerikus közül a jezsuita a legelső (IG, 

139). Az a meglátása, hogy a rend tagjai az urak szemszögéből pusztán arra szolgál-

nak, hogy a „rájuk váró örök élet felől nyugtatgassák őket, épp úgy, ahogy a füves-

ember bájitallal látja el a vevőit”. Pirrone atya meggyőződése, hogy bár ezek az urak 

a nagy vagyonuk miatt igencsak távol állnak a krisztusi szegénységtől, mégis épp 

emiatt hagyhatják figyelmen kívül a földi javakat, azaz a bűnt erénnyé formálhatják 

(IG, 137-138). Érdemes megfigyelni, hogy Pirrone atya gondolatmenete jól mutatja 

a jezsuiták visszás álláspontját: az urak nagy vagyonát eltérő szándék szerint meg-

közelítve ugyanúgy be tudják mutatni vallási gyengeségként, mint a szilárd hit bizo-

nyítékaként is. 

Pirrone atya igencsak szereti a hatalmát fitogtatni, ha lehetősége adódik rá, 

akkor is, ha csak jelentéktelen dologról van szó. Egy alkalommal don Fabriziót meg-

fenyegeti, majd erre több alkalommal emlékezteti is, hogy miután vétkezett, nem 

szabad a gyónással a szombatot megvárni, és nem elég a bűnéről mindössze beszá-

molnia, meg is kell bánnia azt: abban az esetben, ha a beismerés vagy a megbánás 

közül az egyik nem teljesül, „örökké halálos bűnben marad” (IG, 35). Bár az atya e 



72 

 

kijelentése alapvetően teológiai állásfoglalás, a regény ezen eleme túlmutat a hitbéli 

kérdésen. Pirrone atya viselkedése egybecseng Gioberti – a jezsuiták hatalomimáda-

tával kapcsolatban megfogalmazott – bírálatával, mivel az atya kifejezetten élvezi, 

amikor a vallási pozíciójából fakadó hatalmával a világi urakat – ez esetben don 

Fabriziót – bosszanthatja. 

Az Il Gattopardóban (1958) az egység létrejöttekor a Salina-család megkéri a 

garibaldista tábornokot, intézze el, hogy a jezsuita rend ellen meghozott intézkedé-

sek betartatásakor felejtkezzenek meg az öreg és beteges Pirrone atyáról. Bár a tá-

bornok tisztában volt vele, hogy gyengeségét és betegségeit az atya csak tetteti, mé-

gis engedett a család kérésének (IG, 46). Ez a momentum több vitás kérdést is ma-

gában foglal. Egyrészt, a jezsuita atya számító magatartása épp Gioberti jezsuita-

ellenes kritikáival állítható párhuzamba: a rend tagjai csak színlelik azt, amit a kül-

világ felé mutatnak, és a szolgáikká tett híveiket a saját aktuális érdekeik szerint 

manipulálják. Másrészt, a Risorgimento által olyannyira óhajtott változások nem 

váltak valóra, ugyanis a korábban uralkodó arisztokrata földesurak és a jezsuiták 

továbbra is jelentékeny hatalommal bírtak az egység létrejöttét követően. Tehát bár 

látszólag minden megváltozott, a változások iránti igényt kiváltó társadalmi problé-

mák változatlanul fennmaradtak. 

3.3. Az egyházi javak elkobzásának kérdése 

3.3.1. Az elv 

A Risorgimento korában egyre erősödő egyházkritika következményeként bekövet-

kező szekularizáció magával vonta az egyház által felhalmozott javakat érintő kér-

dések megjelenését. A regényekben a javak elkobzása mellett érvelő vélemények ép-

púgy megjelennek, mint az ellenérvek, ugyanakkor ez utóbbi sokkal nagyobb nyo-

matékot kap. 

Az I Viceré (1894) című műben két alkalommal (IV, 395, 518) is feltűnik a bib-

liai idézet: „az én országom nem e világból való” (JÁNOS 18, 36). Mindkét alkalommal 

a korabeli liberális politikának a szekularizációra irányuló törekvését, vagyis a pápa 

világi hatalmának háttérbe szorítását és a krisztusi elvekkel szembe menve felhal-

mozott vagyon elvételének szükségességét támasztja alá: „Előre kell haladnunk [...]! 

Hozzuk létre a nemzeti egységet! [...] Az államnak világivá kell válnia, az egyháznak 

pedig vissza kell térnie a gyökereihez, mert ahogy Jézus Krisztus mondta [...]: «az 

én országom nem e világból való!».” (IV, 395) 

Szintén ezt támasztja alá az a korábban már említett részlet az I Viceréből 

(1894), amelyben a szerző a bencések birtokaként mutatja be Szicíliát (IV, 64). A 

narrátoron keresztül arra hívja fel a figyelmet, valójában mennyire helytelen a ben-

cés rend, tágabb értelemben pedig az egyház részéről a világi szerepvállalás, a földek 

és politikai tisztségek birtoklása. Álláspontja közvetetten az egyházi vagyon elvételét 

támogatja. 

Hasonlóképp utal rá az Il Gattopardóban (1958) Carolina, aki „azt tartotta 

magáról, vallási kérdésekben a pápánál is nagyobb tudással” rendelkezik. X. Piusz 



73 

 

pápát (1903-1914) bírálja, mert eltörölt néhány másodrendű parancsolt ünnepet 

ahelyett, hogy a „saját dolgaival”, valós súllyal bíró hitbéli kérdésekkel foglalkozott 

volna (IG, 178). Fontos figyelembe venni, hogy a történet szerint Carolina ezt 1910-

ben, ötven évvel az egyházi hatalomtól független olasz állam létrejöttét követően 

jegyzi meg. Mégsem hagyható figyelmen kívül a kritika, ugyanis a pápaság kizáróla-

gos vallási hatalmát nyomatékosítja. 

A művek közül az I Vicerében (1894) jelennek meg a legnagyobb arányban az 

egyházi javak elvétele ellen felszólaló érvek. Don Blasco – a volt bencés szerzetes, 

aki a rendtől elkobzott földeket fillérekért veszi meg – a mű elején még az olasz 

egységért harcolókat bírálja azt nehezményezve, hogy a háborúhoz szükséges pénz 

híján ezek a patrióták az „egyházat rabolják ki”: bár az egyházi vagyon elvételéhez 

a háború megnyerését támogató gazdasági indokok vezettek, mégis az egység 

létrejöttéhez elengedhetetlennek beállított szekularizáció politikai eszméjével takar-

gatják (IV, 40). A többi ide kapcsolódó részletben egytől-egyig a kormány bírálata 

jelenik meg, bitorlónak beállítva azt, amiért „ráteszi a kezét az egyházi vagyonra” 

(IV, 287, 358), az új törvényt pedig igazságtalannak titulálva, hiszen elképzelhe-

tetlen, hogy az állam ilyen mértékben megsértse a pápát (IV, 352). Don Blasco sze-

rint bár tolvaj a kormány, az ügyben az igazi vétkes mégiscsak maga az egyház, mert 

segítette az államot e gaztettében „önként ajánlkozva” arra, hogy kifosszák (IV, 353). 

Ezt fejtegető monológja végén őrjöngésben tör ki, és megátkoz mindenkit, aki nem 

féli Istent és elvesz az egyház vagyonából (IV, 357). 

Az egyházat a vagyonából kiforgató új törvény igazságtalannak ítélése szem-

pontjából a La zia marchesában (2004), illetve a Il sorriso dell’ignoto marinaióban 

(1976) tükröződő szemléletek párhuzamba állíthatók az I Vicerében (1894) megjele-

nített véleménnyel. A La zia marchesában (2004) Assunta Safamita bárónő a portu-

lanói konvent apácáinak érdekét védő ügyvédeket maga fizeti, mert rossz szemmel 

nézi mindazt, amit az állam az anyaszentegyházzal művel (ZM, 107). Testvére, 

Domenico Safamita is ennek megfelelően oktatja ki a lányát, Costanzát: „[…] emlé-

kezz, hogy […] szicíliai vagy. Mi hűségesek vagyunk az anyaszentegyházhoz.” (ZM, 

40) Az Il sorriso dell’ignoto marinaióban (1976) Garibaldi szicíliai tettein keresztül 

éri kemény bírálat a egyházi javak elvételét szorgalmazó irányvonalat: „Briganti. 

Isten ellensége […]. Apácákat rabol és kolostorokat éget porig, templomokat foszt 

ki […]. Ezek azt mondják, hogy igazságot és földet oszt nekik” (SIM, 57). 

Az I vecchi e i giovaniban (1913) az író új aspektussal bővíti a kérdéskört, ugya-

nis Laurentano herceg véleményén keresztül az „új bitroló kormány gonoszsága” 

mellé beemeli a lakosság vallási értelemben vett korlátozását is a diskurzusba. Nem 

maga az egyház vagyonának az elvétele, hanem annak következménye az igazi go-

noszság: a pápa világi hatalmának visszaszorítása, a jezsuita rend eltörlése és a 

többi rend korlátozása azt eredményezi, hogy a polgárok elvesztik a hitet, az egyet-

len dolgot, amelybe minden esetben kapaszkodhatnak (VG, 7). 



74 

 

Az Il Gattopardóban (1958) egy, a korábbi példáktól merőben eltérő megköze-

lítést ad az író a jezsuita Pirrone atya személyén keresztül. Ő nem az egyház iránti 

tiszteletre apellál, amikor a vagyona elvétele ellen beszél, hanem a józan megfonto-

lás nevében igyekszik magyarázni az érveit. Pirrone atya úgy véli, azért nem szabad 

az államnak az egyház javait elvenni, mert akkor nem maradna senki, aki a szegé-

nyeket felkarolná. Elismeri, hogy az állam hivatalosan azzal a céllal sajátítja ki az 

egyházi földeket, hogy azokat olcsón eladva pont a szegényeket támogassa, ám fenn-

tartásokkal kezeli a program sikerét. Biztosra veszi, hogy nem jut majd a többségnek 

elegendő föld ahhoz, hogy megéljen belőle (IG, 36). 

Annak ellenére, hogy a regényekben nagy hangsúlyt kapnak az egyház külön-

böző vétkei ellen megfogalmazott bírálatok, mégis az egyházi javak elvétele elleni 

érvek dominálnak leginkább, különösen akkor, amikor a kritikák által felvetett 

probléma megoldása kerül előtérbe. Annak hátterében, hogy az egyház vagyona sér-

tetlen maradjon, főként a vallás, illetve az azt megtestesítő klerikusok, valamint a 

történelmi és kulturális hagyományok iránti tisztelet áll. Újból az egyház vallási és 

világi hatalmának szoros összefonódása okozza az ellentmondást: a vallás által meg-

követelt alázat számottevő befolyást gyakorol az emberek politikai állásfoglalására, 

mivel a kor változásainak következtében szükségessé vált reformok kapcsán sem 

tudnak elvonatkoztatni a hit iránti elkötelezettségüktől. 

3.3.2. A szekularizáció következményei 

A szekularizációs törekvések következményeit a Signora Avában (1942) Don Matteo 

(a történet szerint 1859-ben, pont az egység létrejötte előtt) vetíti előre, amikor 

fiatal tanítványát, Pietrót figyelmezteti, ne legyen pap: „[…] nem tudod, hogy a fejlő-

dés kora következik, nem tudod, hogy a kolostorokat eltörlik, a szerzetesek henyélé-

sét pedig megvetik?” (SA, 17-18). Ugyanezek a gondolatok jellenek meg az I Viceré-

ben (1894) és a La zia marchesában (2004) is. Mindkét műben szintén visszatérő 

elem a rendházak feloszlatása: „ha valóban bekövetkezik, amitől féltek, hogy a kor-

mány eltörli a kolostorokat” (IV, 289); „a kormány megszünteti a kolostorokat, sőt 

a szemináriumokat is bezárja” (ZM, 93); „a kolostorok tönkre mennek”( ZM, 250). 

Míg azonban a Signora Avában (1942) a változásokat mint lesújtó jövőképet mutatja 

be a szerző, a La zia marchesában (2004) pedig már a folyamat eredménye jelenik 

meg, addig az I Vicerében (1894) mindkettőbe betekintést kap az olvasó. Előre lát-

ható, hogy az egyházi javak elkobzása be fog következni, a történeten belül azonban 

a későbbi sikertelenségből fakadó csalódásra, a változások retrospektív megítélésére 

kerül a hangsúly: „[…] az egyháztól elkobzott javaknak lehetővé kellett volna tenni-

ük az adók csökkentését, és mindenkit tulajdonossá kellett volna tenniük. Ehelyett 

a közterhek egyre nőttek, és ki szerezte meg ezeket a javakat? Oragua hercege, a 

leggazdagabbak, a kapitalisták... […]!” (IV, 385) 

Ezzel párhuzamba állítható, ahogy a La zia marchesa (2004) sem szorítkozik 

kizárólag az egyházi vagyon sorsának a bemutatására, ugyanúgy reflektál a folya-

mat végeredményére is: (ZM, 93) hiába kerülnek az egyházi épületek és a földek 



75 

 

állami tulajdonba, ebből a társadalom rászoruló rétegei (vagyis a lakosság túlnyomó 

része) nem profitál, sőt – a változások eredményeképp – a korábbinál is reménytele-

nebb helyzetbe kerül, mivel a gazdagok másokkal nem törődve a saját javukra ak-

názzák ki a lehetőségeket: „Kolostorok, paloták, városrészek mennek tönkre. Nem 

számít, hogy nincs ivóvíz, hogy a csatornák kezdetlegesek vagy nem is léteznek, 

hogy az emberek viskókban élnek, és az éhezésbe vagy betegségekbe halnak bele: a 

palermóiak egy új grandiózus operaházat akarnak.” (ZM, 250-251) 

Az I Vicerében (1894) don Blasco volt bencés szerzetes testesíti meg mindazt 

az erkölcstelenséget, amely ellen az egyháznak harcolnia kellene. Ugyanis ügyesked-

ve saját maga számára fillérekért vásárolja meg a bencés rendtől az állam által el-

kobzott földeket (IV, 379-380), kiszorítva a földhöz jutás lehetőségéből azokat, akik-

nek erre valóban szükségük lenne, és akik miatt eredetileg ezt, az egyházi vagyon 

elvételére vonatkozó intézkedést meghozták. Szintén az I Vicerében (1894) az egy-

kori garibaldista, Benedetto Giulente parlamenti képviselő is elismeri, hogy az egy-

házi javak elvételének az lett volna a célja, hogy enyhítse az adóterheket, és minden-

kit földbirtokossá tegyen az állam. Ám ehelyett az lett, hogy a közterhek egyre csak 

nőttek, és a földeket, a leggazdagabb kapitalisták szerezték meg (IV, 385). 

Ugyanakkor az Il Gattopardóban (1958) a frissen meggazdagodott don Calo-

gero az, aki rá teszi a kezét az egyházi javakra (IG, 86). Mivel don Calogero egy teljes 

mértékben világi, a regényben főként negatív jelzőkkel illetett személy, aki ráadásul 

még gazdag is, e két részlet összevetéséből kitűnik, hogy az egyházi javak elkobzá-

sakor nem az egyházi vagyon megsértése jelenti az egyetlen problémát, hanem az 

is, hogy olyan személyek kezébe jut, akiknek nincs rá szükségük, ráadásul a többiek 

elnyomásának, kizsigerelésének alapjait vetik meg ezzel: „Az igazság [...] az, hogy 

don Calogero nagyon gazdag, és nagyon befolyásos is; hogy zsugori [...]; sok ember 

függ most tőle [...] és a parasztoknak megpusztulnak, hogy ki tudják fizetni […].” 

(IG, 85). Különbség pedig nincs az egyháziak és a világiak között e tekintetben. Va-

gyis ezek a szövegrészek nem feltétlenül – mint ahogy az elsőre tűnik – az egyház, 

mint inkább egy adott embertípus vagy általános jelenség kritikáját közvetítik. 

Ezzel kapcsolatban érdemes megemlíteni, hogy az Il Gattopardóban (1958) 

Pietro Russo, Salina herceg egyik alkalmazottja – a herceg kérésére – bizalmasan 

elmondja, hogy meg van győződve, az egység létrejötte után mindenki szabad, az 

élet pedig biztonságosabb lesz, míg az adókat jelentősen csökkenteni fogja az állam. 

Russo arra a végkövetkeztetésre jut, hogy mindenkinek jobb lesz, csak a papok ve-

szítenek majd az ügyön (IG, 33). 

Az I vecchi e i giovaniban (1913) Corrado Selmi di Rosàbia parlamenti képviselő 

számol be arról, hogyan történt az egyház szicíliai vagyonának összeírása és eladása. 

Az I Vicerében (1894) és az az Il Gattopardóban (1958) leírtakhoz meglehetősen ha-

sonló elemek jelennek meg itt is, mégis teljesen más szempontból bemutatva a kér-

dést. Az ügyben jártas Selmi felvilágosítja Caterina Laurentánót, hogy az egyház 

földjeinek államosításához eredetileg szociális célok vezettek, vagyis azért volt rá 



76 

 

szükség, hogy a földműveseket az új, egységes Olaszország tehermentesítse. Mégis, 

a történelmi események bebizonyították, hogy valójában ezúttal sem állt más a hát-

térben, mint a pénz és a profit: a szicíliaiakat rákényszerítette az állam, hogy összes-

ségében hatalmas összegekért visszavásárolják azokat a földeket, amelyeket koráb-

ban műveltek. Selmi kitér az 1866. július 7-i törvényre, amelynek eredményeképp 

az földek árát a szicíliai klérus tagjai határozták meg (VG, 173) oly módon, hogy az 

állam elvárásait kielégítsék a manomorta adóval kapcsolatban (VG,173). 

A művekből kitűnik, hogy a Risorgimento a társadalmi-gazdasági fejlődés, az 

egység létrejöttével bekövetkező változások előfutára: korántsem pozitív megítélésű 

változásokról van szó, ám minden esetben egyértelmű, hogy be fognak következni, 

mivel az állam és az egyház kapcsolatában fennálló konfliktus csak ilyen módon 

oldható fel. A szerzők által a szekularizáció következményeként bemutatott ese-

mények összhangban vannak a valós történelmi eseményekkel. 

4. A szekularizáció hatása az olasz államra 

A Risorgimentóhoz kötődően az egyház és a vallási rendek háttérbeszorítása már 

1855-ben megkezdődött, amikor a Cavour-i Piemontban a kormány eltörölt egyes 

rendeket és kongregációkat (DE GIORGI 1999, 81). Majd az új, szekularizált és egysé-

ges Olasz Királyság létrejöttét követően az állam az egyház vagyonának nagy részét 

elkobozta (MACCHI 2022), a Mezzogiorno kolostoraiból pedig több ezer szerzetest 

üldözött el. Cavour még azt is kijelentette, hogy az egységes Olaszország fővárosa 

nem lehet más, mint Róma. Mindezek ellenére IX. Piusz továbbra is szilárdan kitar-

tott amellett, hogy a pápa mint egyházfő minden világi befolyástól való függetlensé-

gének létfontosságú eleme a teokratikus Egyházi Állam megléte, illetve annak meg-

óvása a változásokkal szemben. Ennek megfelelően az egységes Itália kiteljesedése 

(1870-71) idején sem ismerte el az új olasz állam legitimitását. Ekkor kiátkozta azo-

kat, akik az egyházi vagyon elkobzásában részt vettek (PETE 2023, 386), 1874-ben 

pedig a Non expedit kezdetű bullájában megtiltotta a katolikusoknak a parlamenti 

választásokon való részvételt. A tiltás csak a képviselőházi választásokra vonatko-

zott, mivel akkoriban a Szenátus tagjait az uralkodó nevezte ki. Ezzel az intézkedés-

sel IX. Piusz célja az volt, hogy politikai ellenfelek híján elkerülhető lehessen az egy-

házellenes irányzatok választási diadala. A pápai tilalom nem érvényesült minden-

hol, így bár nem valósult meg az eredeti cél, hiszen a választások érvényesek voltak, 

az új állam legitimitása igencsak gyenge volt (MUSSELLI 2013, 207). 

A szekularizáció a polgári házasság bevezetésével, a katolikus egyház oktatási 

hegemóniájának megszüntetésével és a nem katolikus polgárok emancipációjával, 

egyenjogúsításával ment végbe. A kolostorok bezárása és az egyházi vagyon eladása 

(1866-67) keltette társadalmi feszültséget csak tovább növelték az I. vatikáni zsinat 

1870-ik évi intézkedései. A helyzet rendezésére szavazta meg 1871-ben a parlament 

az ún. garanciális törvényt, amelyben amellett, hogy az állam megerősítette tulaj-

donjogát az egyházi javakkal kapcsolatban, és az állami iskolákban zajló hitoktatást 



77 

 

választhatóvá tette a szülők igényének megfelelően, elismerte az egyház autonómiá-

ját, illetve vallási kérdések és az egyházi ügyek tekintetében vállalta az egyházi dön-

tés tiszteletben tartását (PETE 2023, 388-389). 

Az egységes olasz állam és az egyház kapcsolatában a Risorgimento eredmé-

nyeként bekövetkező változások a jezsuita rendre nézve a következőket jelentette. A 

rend szinte minden ingatlanja – főként kollégiumok és lelkigyakorlatos házak – 

állami tulajdonba kerültek: a lakosság mindennapi igényeit ellátó intézményeket 

(például kórházakat, bíróságokat, iskolákat) alakítottak ki belőlük. Ennek megfele-

lően gyakran, mivel a rend kollégiumai gazdag könyvtárral rendelkeztek és mind 

bútorral, mind taneszközökkel jól fel voltak szerelve, állami rendelkezésre középis-

kolává lettek átalakítva bármiféle különösebb módosítás nélkül. Az 1860-as években 

lezajló folyamat hatására – ahogy arról az 1861 és1880 közötti időszakra vonatkozó 

katalógusok beszámolnak – annak ellenére, hogy a jezsuita központok szétszóród-

tak, a rendtagok továbbra is kis közösségekben éltek főként rögtönzött szállásokon 

vagy más rendek kolostoraiban. A Jézus Társasága a vagyonát ért csapást követően 

az állami tulajdonba vett intézményeket nem önerőből, hanem magánszemélyek 

felajánlásaiból tudta csak visszaszerezni. Fontos megjegyezni, hogy Mária Terézia 

idején a rend teljes feloszlatása (1773) jelentősen nagyobb csapást jelentett a jezsui-

ták számára: az egységes Olaszország csupán a világi befolyását szorította vissza és 

a vagyonát csapolta meg, de magát a rendet nem szüntette meg. Ennek megfelelően 

a 19. század második felében a rend számottevően gyorsabban volt képes magát újjá 

szervezni, mint a korábbi alkalommal (MACCHI 2022). 

Összegzés 

Megállapítható, hogy a Risorgimento idején megjelenő új politikai áramlatok szoros 

kapcsolatban álltak a kereszténységet érintő kérdésekkel: a 19. századi liberális kö-

zegben a katolikus egyház nem tudott eleget tenni a demokratikus törekvések által 

megkívánt elvárásoknak. Mivel az egyház által megtestesített keresztény szellemi-

ség és az egyre nagyobb népszerűségnek örvendő liberális erők céljai eredendően 

szemben álltak egymással, az olasz  

függetlenség és egység programját támogató katolikus hívők ellentmondásos 

módokon reagáltak a kor politikai kihívásaira. Az így kialakuló törés az első világhá-

borúig meghatározó elemként volt jelen a szekularizált olasz állam és az egyház 

kapcsolatában (BELARDELLI n.a.1). 

A dolgozatom témáját a Risorgimento időszakában született traktátusokban, 

illetve az ezt a korszakot alapul vevő, az egység létrejöttét követő 160 évben keletke-

zett olasz történelmi regényekben megjelenő, egyházat és jezsuita rendet érintő kri-

tikák összevetése képezi.  

Az elvégzett munka fényében kijelenthetem, hogy a vizsgálatom tárgyát képe-

ző traktátusok és szépirodalmi művek ideális alapot szolgáltattak a kutatáshoz. A 



78 

 

dolgozatom kiindulópontjaként megfogalmazott kérdésre egyértelmű választ adha-

tok: a Risorgimento után keletkezett szépirodalmi művekben elsősorban azok az 

egyházat ért kritikák jelennek meg, amelyek már a korabeli traktátus-irodalom 

sarkalatos pontjait is képezték. Tehát a regények által a szekularizációval kapcsolat-

ban kiemelt elemek pusztán a korrajz szerves részét képezik, így ez az eredmény 

nem egyezik meg a Dél-kérdés szépirodalmi ábrázolása kapcsán végzett korábbi 

kutatás eredményeivel, hiszen akkor azt találtuk, hogy a szépirodalmi művek bizo-

nyos értelemben megvilágítják, némiképp akár újra is értelmezik a Risorgimentó-

hoz fűződő csalódás okait. A jelen kutatás során kiderült, hogy a szépirodalmi mű-

vekből kirajzolódó egyház- és jezsuita-kritika hátteréül szolgáló traktátusok téma-

felvetéseihez képest a regények nem kínálnak új nézőpontokat, sőt az is egyértel-

műen megállapítható, hogy a traktátusokban zajló vitában megjelenő elemek közül 

szinte csakis Gioberti álláspontja tükröződik vissza. Mindazonáltal továbbra is érvé-

nyesnek látom a fikció világának relevanciáját azokban a kutatásokban, amelyek a 

Risorgimento korrajzához, egyes folyamatok és jelenségek, sőt akár az olasz társa-

dalom mai napig fennálló sajátos jegyeinek problémacentrikus vizsgálatához visz-

nek közelebb bennünket. A jelen dolgozat pusztán tematikus látleletet kívánt nyújta-

ni az egyház vonatkozásában megfogalmazódó közvélekedés legfontosabb csomó-

pontjairól. A későbbiekben elengedhetetlen lesz ezek szorosabb értelemben vett 

irodalmi és elméleti elemzése, immár a művek belső ökonómiájára, valamint a szer-

zői életművekkel összhangban való vizsgálatára fókuszálva. A kutatás további irány-

vonalainak kijelölésében tehát érdemes lesz mindenképpen a két irodalmi hagyo-

mány, a traktátusok és a szépirodalmi művek önálló szemlézése, kiegészítve akár a 

kor folyóiratainak e téma szerinti feltárásával, hiszen az egyház, de főként a jezsuita 

rend kritikája gyakran visszatérő elemként szerepel bennük. 

 

Rövidítések 

ZM 

AGNELLO HORNBY, Simonetta (2004), La zia marchesa, Milano, Universale 

Economica Feltrinelli. 

NC 

BANTI, Anna (2010), Noi credevamo, Milano, Oscar Mondadori, Ebook ISBN 

9788852030802 (1967). 

SIM 

CONSOLO, Vincenzo (2019), Il sorriso dell’ignoto marinaio, Milano, Mondadori, , E-

book ISBN 9788852096204 (1997). 

IV 

DE ROBERTO, Federico (2008), I Viceré, Roma, Biblioteca economica Newton Classici, 

E-book ISBN 9788897313045 (1894). 

SA 



79 

 

JOVINE, Francesco (1978), Signora Ava, Torino, Einaudi (1942). 

VG 

PIRANDELLO, Luigi (2013), I vecchi e i giovani, Roma, Biblioteca economica Newton 

Classici, E-book ISBN 9788897313526 (1913). 

QO 

SCIASCIA, Leonardo (2013), Il quarantotto, in SCIASCIA, Leonardo, Gli ziii di Sicilia, 

Adelphi E-book ISBN 9788845973567, 78-132 (1958). 

CR 

SERAO, Matilde (2012), La conquista di Roma, Nápoly, F. Perella edizione, E-book 

ISBN 9788897313816 (1885). 

IG 

TOMASI DI LAMPEDUSA, Giuseppe (2002), Il Gattopardo, Milano, Universale 

Economica Feltrinelli, E-book EAN 9788858823590 (1958). 

IM 

VERGA, Giovanni (1993), I Malavoglia, Roma, Liber Liber, E-book ISBN 

9788897313557 (1881). 

UD1 

CURCI, Carlo Maria (1849), Una divinazione sulle tre ultime opere di Vincenzo 

Gioberti, I Prolegomeni, Il Gesuita Moderno e l'Apologia – Volume primo, Párizs, 

Giulio Renouard e Compagnia & Poussielgue-Rusand. 

UD2 

CURCI, Carlo Maria (1849). Una divinazione sulle tre ultime opere di Vincenzo 

Gioberti, I Prolegomeni, Il Gesuita Moderno e l'Apologia – Volume secondo, Párizs, 

Giulio Renouard e Compagnia & Poussielgue-Rusand. 

FA 

CURCI, Carlo Maria (1846 ), Fatti ed argomenti in risposta alle molte parole di 

Vincenzo Gioberti intorno ai Gesuiti nei Prolegomeni del Primato (nyolcadik, a 

szerző által átdolgozott olasz nyelvű kiadás), Nápoly, Sabilimento Tipografico del 

Tramamter. 

AGM 

GIOBERTI, Vincenzo (1848), Apologia del libro intitolato Il Gesuita Moderno, con 

alcune considerazioni intorno al Risorgimento italiano, Nápoly, Stamperia del 

Vaglio. 

PM 

GIOBERTI, Vincenzo (1845), Del primato morale e civile degli italiani, (második 

kiadás, a szerző által javítva és új jegyzetekkel kiegészítve), Brüsszel, Stampe di 

Meline, Cans e Compagnia. 

GM1 

GIOBERTI, Vincenzo (1846), Il Gesuita Moderno – Tomo primo, Lausanne, S. 

Bonamici e Compagni. 

GM2 



80 

 

GIOBERTI, Vincenzo (1846). Il Gesuita Moderno – Tomo secondo, Lausanne, S. 

Bonamici e Compagni. 

PPM 

GIOBERTI, Vincenzo (1846). Prolegomeni del primato morale e civile degli italiani, 

Brüsszel, Stampe di Meline, Cans e Compagnia. 

Irodalom 

DE GIORGI, Fulvio (1999), Cattolici ed educazione tra reataurazione e Risorgimento – 

Ordini religiosi, antigesuitismo e pedagogia nei processi di modernizzazione, Milano, 

I.S.U. Università Cattolica. 

DE ROSA, Giuseppe (1999), La Civiltà Cattolica - 150 anni al servizio della chiesa 

1850-1999, Roma, La Civiltà Cattolica. 

KOVÁCS Zita (2023), „Fatta l’Italia, fatti anche gli italiani?” Az irodalom válaszai 

Olaszország egyesítésétől napjainkig, in DÁVID Kinga – ZENTAINÉ Kollár Andrea 

(szerk.), Műhelymunkák V. - Fiatal kutatók dolgozatai, Szeged, 121-185. 

MACCHI, Maria (2022), La Compagnia e l’Unità di Italia, Roma, Archivio Storico, 

„News” 15/settembre/2022, https://archiviostorico.gesuiti.it/la-compagnia-e-

lunita-di-italia/ (utolsó letöltés: 2025.01.03.). 

MALUSA, Luciano (2010), La „missione romana” di Rosmini, A 2010 augusztus 25-

28-i stresai, Antonio Rosmini e il problema storico dell’unità d’Italia című 

tizenegyedik Rosmini-szimpózium előadásai, https://www.rosminiinstitute.it/wp-

content/uploads/2019/08/Luciano_Malusa_missione_romana.pdf (utolsó letöltés: 

2025.05.04.). 

MOLA, Aldo Alessandro (2023), Rosmini e l’Italia, „Pensa libero”, 2023. augusztus 

28. https://www.pensalibero.it/rosmini-e-litalia/ (utolsó letöltés: 2025.01.03.). 

MUSSELLI, Luciano (2013), I cattolici e l’Unità d’Italia. Le linee di fondo 

dell’evoluzione di un rapporto, „Revista europea de historia de las ideas políticas y 

de las instituciones públicas”, 2013/6, 201-209. 

BELARDELLI, Giovanni et al. (n.a.1), La nuova religiosità cattolica, in BELARDELLI, 

Giovanni et al. (n.a.), Il portale del Risorgimento italiano,  

https://www.150anni.it/webi/index.php?s=28&wid=55  

(utolsó letöltés: 2025.05.04.). 

BELARDELLI, Giovanni et al. (n.a.2), L'anticlericalismo, in BELARDELLI, Giovanni et al. 

(n.a.), Il portale del Risorgimento italiano,  

https://www.150anni.it/webi/index.php?s=29&wid=56  

(utolsó letöltés: 2025.05.04.). 

PETE László (2023), Olaszország története a kezdetektől napjainkig, Budapest, 

Rubicon Intézet. 

PETE László (2000), Vallás és haza, „Klió”, 2000/3, 96-100. 

RIVA, Clemente (2008), Prefazione, in Antonio Rosmini: Delle cinque piaghe della 

Santa Chiesa don gianni Picciardi által korszerűsítve, Stresa, I-XXI. 

https://archiviostorico.gesuiti.it/la-compagnia-e-lunita-di-italia/2
https://archiviostorico.gesuiti.it/la-compagnia-e-lunita-di-italia/2
https://www.rosminiinstitute.it/wp-content/uploads/2019/08/Luciano_Malusa_missione_romana.pdf
https://www.rosminiinstitute.it/wp-content/uploads/2019/08/Luciano_Malusa_missione_romana.pdf
https://www.pensalibero.it/rosmini-e-litalia/
https://www.150anni.it/webi/index.php?s=28&wid=55
https://www.150anni.it/webi/index.php?s=29&wid=56


81 

 

TONDI, Alighiero (1954), A jezsuiták titkos hatalma, Budapest, Szikra Kiadó. 

TRANIELLO, Francesco, (2001), Gioberti, Vincenzo, in Dizionario Biografico degli 

Italiani, 55, https://www.treccani.it/enciclopedia/vincenzo-gioberti_(Dizionario-

Biografico)/?search=GIOBERTI%2C%20Vincenzo%2F (utolsó letöltés: 

2025.05.04.) 

VERUCCI, Guido (2001), Cattolicesimo e laicismo nell’Italia contemporanea, Milano, 

Franco Angeli. 

VILLARI, Lucio (2013), Bella e perduta – L’Italia del Risorgimento, Bari, Editori 

Laterza. 

 

CONTI, Fulvio (2011), Breve storia dell'anticlericalismo,  

https://www.treccani.it/enciclopedia/breve-storia-dell-

anticlericalismo_(Cristiani-d%27Italia)/ (utolsó letöltés: 2025.05.04.). 

 

 

https://www.treccani.it/enciclopedia/vincenzo-gioberti_(Dizionario-Biografico)/?search=GIOBERTI%2C%20Vincenzo%2F
https://www.treccani.it/enciclopedia/vincenzo-gioberti_(Dizionario-Biografico)/?search=GIOBERTI%2C%20Vincenzo%2F
https://www.treccani.it/enciclopedia/breve-storia-dell-anticlericalismo_(Cristiani-d%27Italia)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/breve-storia-dell-anticlericalismo_(Cristiani-d%27Italia)/


82 

 

SZABÓ Tímea 

Ida Baccini, egy őszinte és elkötelezett hang a 19. század második feléből 

Dolgozatom fókuszában a 19. század második felében Olaszország egyik enigmatikus, ám 

némiképp elfeledett figurája, Ida Baccini (1850-1911) életművének vizsgálata áll, szűkebb 

témáját pedig a La mia vita. Ricordi autobiografici (1904) című önéletrajz és a Fanciulla 

massaia (1880) című olvasókönyv összevető elemzése alkotja. Ida Baccini eredeti hangú peda-
gógus írónő, a női emancipációs mozgalmak úttörője volt. Szerteágazó, három tartalmi egy-

ségre bontható életútjáról számol be önéletrajzában, Olaszországban ilyen formában elsőként. 

Sajátos életútja transzplantálódik olvasókönyveibe is, összekapcsolódva a korszerű nevelési 

elvekkel, követendő példaként szolgálva a korszak lánygyermekeinek. Dolgozatom tartalmi, 
stilisztikai és narratológiai szempontokat érvényesít, az elméleti kereteket az autofictionnal 

foglalkozó és a feminista irodalomkritika adja. 

 
Keywords: Ida Baccini, önéletrajz, olvasókönyv, autofiction, emancipáció, feminizmus 

Bevezetés 

Ida Baccini alakja, bármennyire is homályba merült, az elmúlt több mint száz évben 

sem tudott teljesen kikopni a köztudatból. Amikor a 19. század olasz oktatástör-

ténetével, a kor pedagógiai látásmódjának és módszereinek fejlődésével, esetleg a 

frissen egyesített Belpaese pedagógiai folyóirataival kapcsolatban kívánunk mé-

lyebb vizsgálódást végezni, vagy csupán olyan gyermekkönyvet keresünk, amely 

megállja a helyét Carlo Collodi Pinocchiója mellett, szinte elkerülhetetlen, hogy bele 

ne ütköznénk Ida Baccini nevébe valamilyen kontextusban. Így történt ez jelen eset-

ben is, miután jó pár, a 19. századi Olaszország oktatásának, tankönyvkiadásának 

és pedagógiai folyóiratok szerkesztőségeinek, oktatási törvényeinek, a pedagógusok 

helyzetét feltáró szakirodalomnak átbogarászását követően arra a felismerésre 

kellett jutnom, hogy a kor fontos, nagy alakjai között van egy (sőt egyetlen) olyan 

női név, amely minduntalan előkerül: ő pedig nem más, mint Ida Baccini.  

Ida Baccini munkássága a halálát követően fokozatosan feledésbe merült, de a 

kétezres évektől kezdődően ismét egyre gyakrabban feltűnik a pedagógiával, okta-

tástörténettel és kiadással, valamint gyermekirodalommal foglalkozó tanulmányok-

ban. Az előfordulások közös pontja, hogy leginkább vagy a pedagógiával és oktatással 

összefüggésben kerül említésre, vagy kimerül a gyermekirodalmi műveinek 

vizsgálatában. Ugyanakkor be kell ismerni, hogy a kor gyermek-, ifjúsági- és felnőtt-

irodalmának más kiemelkedően fontos alakjaihoz képest1 csekély olyan szakirodalom 

áll a rendelkezésünkre, amely kifejezetten róla szólna, holott igen gazdag életművel2 

                                                             
1 például Carlo Collodi, Edmondo De Amicis, Angelo da Gubernatis, Vittorio Bersezio, valamint Matilde 
Serao is, akit az első olasz újságírónőként és a „Corriere di Roma” folyóirat első női szerkesztőjeként 
tartanak számon.  
2 Körülbelül negyvenévnyi aktív pályafutása alatt 112 műve jelent meg, amelyeknek műfaji sokszínűsége 
a versektől kezdve a gyermekeknek írt olvasókönyveken és novellásköteteken át egészen a színházi 



83 

 

büszkélkedhet, amelyben sokkal több kiaknázásra váró lehetőség van a kritika szá-

mára, mintsem néhány nagyobb sikerű gyermekkönyvvel kapcsolatos reflexió. A 

szakirodalom jórészt ezeknek a méltán híressé vált gyermek olvasó- és tankönyvek-

nek3 – mint például a Le memorie di un pulcino (1875) – az elemzésével foglalko-

zik, esetleg a  pedagógiai lapokban közzétett publikációit, vagy az általa szerkesz-

tett „Cordelia” (1881-1942) folyóiratot vizsgálja. Mindezen területeken kiváló tanul-

mányok születtek például Simona Muratore és Rosa Argenziano tollából, akik kifeje-

zetten a gyermekirodalommal foglalkoztak, de méltán említhetjük még Karin 

Bloom „Cordielának” szentelt, 2006-os munkáját is. Kiemelendő, hogy az említett 

szerzők már nemcsak Baccini pedagógiai munkásságát hangsúlyozzák az írása-

ikban, hanem a korban egyedülálló módon, nyíltan felvállalt, erőteljes női hangját, 

a 19. és 20. század határán átívelő olaszországi nőjogi mozgalmat előre mozdító 

törekvéseinek jelentőségét is megemlítik. Ezen a vonalon tovább haladva Lorenzo 

Cantatore azon kevés kutatók egyike volt, aki kizárólag4 Ida Baccini 1904-es meg-

jelenésű önéletrajzával foglalkozik, eredetisége és a női lét megélése, valamint az 

általa Olaszországban elsőként bemutatott női önéletrajzírás szempontjából ele-

mezve a művet (CANTATORE 2014). Mindezek ellenére, sajnos összességében megál-

lapítható, hogy Ida Baccini tanítónői karrierjét és életrajzát az esetek nagy részében 

olyannyira kiemelten kezeli a kritika, hogy az irodalmi műveit csak nagyon kevesen 

vizsgálják. 

A jelen írás arra vállalkozik, hogy a feledés homályából kiemelje Ida Baccinit, 

egyben kiemelt figyelmet fordítson az 1904-ben megjelent La mia vita. Ricordi auto-

biografici című önéletrajzára és az 1880-as La fanciulla massaia című, lányoknak 

készült olvasókönyvére. Hipotézisem szerint Ida Baccini kivételes alakja és pályája 

olyan originális önéletrajz formájában elevenedik meg, amely szakítva a műfaj ad-

digi mintáival a visszaemlékező én történetét fikciós modellként is értelmezi, amely 

alkalmas lehet újabb szövegvilágokba – az elbeszélésköteteibe vagy az épp ifjú lá-

nyoknak készült olvasókönyvébe – átvinni az általa közvetített nevelési és világlátási 

elveket, valamint a személyes életút példáját. Mindezt teszem abbéli meggyőződé-

semben, hogy Ida Baccini életműve úttörő jelentőségű volt a maga nemében és meg-

érett a felfedező újra olvasásra. 

További célkitűzéseim közé tartozik, hogy Baccini önéletrajzának tüzetes meg-

vizsgálása során feltárjam, hogyan is vált az egyszerű firenzei tanítónő a női egyen-

jogúság szószólójává az 1910-es évekre, s hogy ezen folyamat során miként jelenik 

meg a saját életében az egyenjogúság iránti vágy, hogyan valósulnak meg az erre 

                                                             
darabokig terjed. http://www.maldura.unipd.it/italianistica/ALI/baccini.html  (Utolsó megtekintés: 
2024.12.03.) 
3 A 19. században a két műfaj még nem határolódott el egymástól, szinte teljes átfedésekkel, kéz a kézben 
működtek (CAMBI 2012, 27). 
4 Habár elenyésző számban, de arra található példa, hogy Baccini önéletrajzát más női önéletrajzzal 

együtt vizsgálják. A legkiemelkedőbb ilyen szempontból Cathy Margaillan munkája (vö. MARGAILLAN 
2019). 

http://www.maldura.unipd.it/italianistica/ALI/baccini.html


84 

 

irányuló törekvései, valamint hogyan emeli át és jeleníti meg a női egyenjogúság 

vonatkozásában sok tanulsággal szolgáló saját élettapasztalatot és alapelveket, 

eszméket a leánygyermeknek szánt olvasókönyvében, amelyet ezzel egyidőben a 

lányok modern szemléletű morális nevelésének eszközéül is szánt. 

1. A szerző életéről 

Ida Baccini életútja közel sem az átlagos 19. századi nő mindennapjaiból állt. Írói 

hangjának eredetiségét az élete alakulásának kivételessége is nagymértékben meg-

határozta, majd később tükrözte. Baccini 1850. május 16-án látta meg a napvilágot 

Firenzében, a család második leánygyermekeként. Édesapja, Leopoldo Baccini 

nyomdászként dolgozott az Alberghetti és Giachetti kiadóknál, így Ida első léleg-

zetvételétől a mindennapjai részét alkották a könyvek és az irodalom szeretete, a 

kiadók és a szerkesztőségek világa. Édesanyja, Ester Rinaldi, aki a korszellemnek 

megfelelően főállású édesanyaként otthon élte életét – férjével ellentétben, aki mun-

kája iránti elkötelezettsége miatt állandóan az országot járta –, egy tehetős mező-

gazdász lánya volt, Prato városából. Szép, kifinomult és férjének köszönhetően 

olvasott és művelt nő volt. Sajnos azonban a korban oly sok nőre jellemző ideggyen-

geségben szenvedett, amit később Ida is megtapasztal írói karrierjének csúcsán. 

Többek között ezért is emlékezik vissza oly negatívan önéletrajzában a firenzei 

szülőház baljós hangulatára, amelyben édesanyja betegségének tiszteletben tartása 

végett legtöbbször csend honolt: 

Spesso la mamma, una bellissima ma nervosissima donnina magra, che pativa un po' 
anch'essa di quel male misterioso a cui la scienza ha dato oggi il nome di neurastenia, 

m' imponeva silenzio impazientita, dicendomi con voce tremante: — Sta zitta, per amor 

di Dio! Non senti che il parlar di certe cose mi fa male? — Non sentivo nulla, io: e 

malgrado alcune piccole correzioni corporali che mia sorella, un bel tipo di ragazza 
fresca e sana, perfettamente equilibrata (…). (BACCINI 1904, 15) 

Ida nővére, Egle Baccini, 12 évvel volt idősebb nála és Pratóban született, a szülők 

első lakhelyén. Kívül-belül hasonló karakter volt, mint az anyja: a 19. század tipikus 

nőalakját testesítette meg. Friss, üde megjelenésű, kedves, hallgatag és nem túl ér-

deklődő. Fiatalon házasodott, s fiatalon is vált özveggyé egyetlen gyermekével. A 

Baccini nővérek már gyermekkorukban sem álltak közel egymáshoz merőben eltérő 

karakterük miatt, időskorában pedig Ida felettébb rossz véleménnyel volt nővéréről, 

aki a szemében „pontosan ugyanolyan nő volt, mint a kortársai: alig tudott olvasni, 

de mindenről fecsegett, a nevét éppen le tudta írni, számolni pedig csak az ujjain 

volt képes” (BACCINI 1904, 116-117).  

A Baccini család a távolabbi rokonokkal nem tartott szoros kapcsolatot, de a 

pratói rokonság lakhelye már egészen fiatalon, hatéves korában mélyen megérin-

tette Idát. Habár Firenze, mint szívének legkedvesebb városa életében mindvégig 

középponti szerepet játszott, nagybácsijának montemurlói háza egész írói karrierje 

során meghatározó inspirációt jelentett számára. 1856-ban, amikor lábgyengeség 



85 

 

és erős tarkófájdalom miatt az orvos tanácsára szülei vidékre küldték felépülésre, a 

kedves vidéki ház és az azt körülvevő táj hangulata felébresztette az akkor még kis-

lányos vágyat benne a művészetek iránt. Közel ötven évvel később, karrierje végéhez 

közeledve, úgy emlékszik vissza a kis városkára, mint arra a helyszínre, amely egész 

életére és művészetére hatalmas befolyást gyakorolt, és már hatéves korában meg-

ihlette jövőbeli könyveinek tartalmát (BACCINI 1904, 31-34). Ennek oka feltehetően 

a nagyvárosi létből és a konvencionalitásból való kiszakadásban keresendő.  

Baccini már gyermekkorában is igazi csodabogárnak számított, magára több-

ször is „furcsa, álmodozó, koravén kislányként” hivatkozott (BACCINI 1904, 32-43). 

Akármennyire is igyekezett eleinte, hogy beilleszkedjen mind a családi modellbe, 

mind a társadalmi keretek közé – így például megpróbált édesanyja kedvében járni, 

harmonikus kapcsolatra törekedett a nővérével, amíg otthon lakott, összes iskolá-

jában a legkiválóbb diákok között tartották számon, hiszen többet olvasott, mint 

kellett, keze folyton a magasban volt, osztálytársait is korrepetálta, a kor szokásának 

megfelelően fiatalon házasságot kötött édesapja egyik befolyásos barátjával, aho-

gyan az egy jómódú értelmiségi családból származó hölgyhöz illett –, minden igye-

kezete ellenére sem sikerült elkerülnie a konfrontálódást a normákkal. Diákként is 

többször keveredett konfliktusba tanáraival az egyéni véleménynyilvánításai miatt, 

és a házassága sem lett hosszú életű. 

Beilleszkedését az sem segítette, hogy édesapja munkája miatt többször is köl-

tözniük kellett gyermekévei alatt. 1857-től Genovában éltek három évig, majd 1860-

ban Livornóba ment a család, ahol öt évet töltöttek. 1865-ben édesapja munkahelye 

csődbe ment, így az akkor már férjezett nővére házában találtak maguknak otthont. 

Firenzébe visszatérve Idának abba kellett hagynia a tanulmányait, hogy családját 

anyagilag segíteni tudja, így varrónőnek állt (CANTATORE 2014, 41). Habár stabil em-

beri kapcsolatok kialakítására nem volt lehetősége a sok költözés miatt, apja munka-

társaitól és ismerőseitől, szomszédjaiktól, tanárnőitől5 szívta magába a világ-

szemléletet, újabbnál újabb könyveket, tanulmányokat és anekdotákat a törté-

nelemről, irodalomról és a művészetek legkülönfélébb ágairól. Szülei a korban meg-

lehetősen liberális szemléletben nevelték lányaikat, nem ellenőrizték, Ida kivel tanul 

és milyen irodalmi műveket olvas, így széles látókörrel rendelkezett a világirodalom 

terén, a komoly Homéroszi művektől kezdve, Niccoló Tommaseón át egészen 

Airloncourt vikomt könnyedebb hangvételű regényeiig, amelyekből folyékonyan 

megtanult franciául, s később fordított is. Tizennyolc éves korára már alaposan 

ismerte a legjelentősebb filozófusokat, festőket, költőket és írókat egészen az antik-

vitástól a kortárs irodalomig, de ami a legkiemelkedőbb, hogy nem egy, főleg francia 

                                                             
5 Mint például Edoardo Borrani, irodalomban jártas művelt úriember és édesanyja, Polda asszony, aki a 
Művészeti Akadémián tanult festészetet Firenzében, vagy Eugenio Visseux, akit édesanyja mutatott be 

Baccininek a Gabinetto társaságon belül, s aki a firenzei szalonok irodalmi életén keresztül bevezette a 
francia irodalomba (CANTATORE 2014, 41). 



86 

 

írók6 tollából származó, nők által kevésbé ismert, újító szellemű, néhol pajzán és kirí-

vó művet is olvasott, nem említve a számos, nők által szintén nem forgatott politikai 

és gazdasági, sőt, irredenta értekezéseket. 

Sajátos értelemben vett ”szabadságának” 1868-ban lett vége, amikor feleségül 

ment a livornói születésű, festőművészként és szobrászként tevékenykedő Vicenzo 

Cerrihez. A kezdeti szerelem hamar alábbhagyott, ugyanis három évnyi együttélés 

alatt kiderült, a férfi nem tudta megérteni és elfogadni Baccini rendkívüli személyi-

ségének kettősségét, aki bár vágyott jó társnak lenni, de csak a saját elképzelései 

keretein belül, amelybe nem tartozott bele, hogy férje furcsállja, vagy akár szóvá is 

tegye, amiért szellemi igényeinek kielégítésére vágyik. Baccini elítélte férje rosszal-

lását, s hogy nem érti meg intellektuális vágyait, még kevésbé, hogy ő is dolgozzon. 

Személyes szabadsága korlátozásaként élte meg a házasságot, ami mindkettőjük 

elhidegüléséhez vezetett. 1871-ben visszaköltözött szüleihez, majd 1875-ben, négy 

év különélés után felbontották házasságukat személyiségük összeférhetetlenségére 

hivatkozva. Az ekkor már kezdetlegesen, de előző éveihez képest nyíltabban felvál-

lalt lázadó természetét tükrözi az is, hogy a válás után sosem kért Cerritől pénzbeli 

végkielégítést, a korban szokásos eljárással ellentétben (STELLIFERI, 2022, 85).  

Baccini gyermekkorából hozott, sosem beteljesedett megfelelési vágyát még 

jobban felerősítette házasságának sikertelensége, ellentétben a nővére mesébe illő 

családi életével. Ezt tetőzte még az újbóli kényszerű belehelyezkedés a szülői ház 

szabályaiba, így végül nagy döntésre szánta el magát. Huszonötéves korára minden 

eddiginél komolyabban fogalmazódott meg benne az édes függetlenség és az önálló-

ság iránti vágy. Válását követően életében először találtamagát abban a helyzetben, 

hogy egyedül és pénz nélkül senki másra nem számíthat csak magára. Ezzel lezárult 

életének addigi fejezete, s kezdetét vették karrierjének első szárnypróbálgatásai.  

Három év alatt elvégezte a tanítónői képzést, majd munkába állt egy külvárosi 

elemi iskolában. Ennyivel véget is érhetett volna története, de hamarosan érdekes 

szakmai fordulat vette kezdetét, kacifántos magánéleti szálakkal tűzdelve. Saját 

bőrén tapasztalva az olasz iskolarendszer elavultságát, s látva a kislányok üres tekin-

tetét az iskolapadokban, úgy döntött, megpróbál az oktatási rendszeren változtatni, 

a sort pedig először a saját osztályainak pedagógia megreformálásával kezdi. Az 

addig tanultakat félredobva a gyermekek személyes igényei és eredményei alapján 

kezdte kialakítani a tananyagot, módszert pedig az istruzione occasionale (alkalmi ok-

tatás) névvel illette (CANTATORE 2014, 44).  

Tanítói pályájának köszönhetően kollégái révén olyan körökbe sikerült beke-

rülnie, ahol folytathatta egyéni irodalmi tanulmányait, vizsgálódásait. Megismerte 

többek között Arturo Dazzit, Napoleone Panerait, valamint felfedezte Matilde Serao 

írói világát, akinek hatására először fordult meg fejében komolyan, hogy maga is 

foglalkozzon az írással. 1875-ben Dazzi bátorítására megírja első és talán legsikere-

sebb gyermekkönyvét, a Le memorie di un pulcinót, amelyet barátai közvetítésének 

                                                             
6 Főleg Alphonse Daudet, Andrié Theuriet és Pierre Loti műveit. 



87 

 

hála ki is ad a Paggi kiadó. Ida Baccini ezzel belépett az 1800-as évekre jellemző, 

moralismótól áthatott, azaz erősen moralizáló ifjúsági irodalom világába 

(BELLATALLA 2013, 247). Ezzel együtt megszületett a nők által írt olasz gyermekiro-

dalom is, amelyre később Baccini egy egész karriert épít. Könyvének akkora sikere 

lesz, hogy huszonhét évvel később követi a Come andò a finire il pulcino (1902) című 

folytatás, valamint az újabbnál újabb könyvek, amelyek mellett pedagógiai témájú 

cikkeket is rendszeresen publikált. Baccini rövid időn belül a felkapott pedagógus-

írók sorába lépett egyetlen női szereplőként, ami nem is maradhatott kritika 

nélkül7: 

Alla Minerva piovvero proteste di tutti i generi e di tutti i colori: e la commissione, dura. 

Questa commissione, la quale, non si capisce perchè, approvava dei libri che 

contenevano manifestamente errori di scienza, di pedagogia, di stile e di lingua, 

mettendone da parte altri benissimo compilati, cominciò ad avere in uggia me e il mio 

nome, e a scartare i miei libri scolastici per partito preso. Bastava che su un volume 
fosse scritto «Ida Baccini» perchè i giudici lo bocciassero. (BACCINI 1904, 143) 

A kezdeti sikerek után élete 1878-ban drámai fordulatot vett. Ugyanebben az évben 

Francesco De Sanctis oktatásért felelős miniszter kiadta a rendeletet a testnevelés 

kötelező tantárggyá tételéről minden elemi iskolában. Több kollégájával együtt, 

Baccini is tiltakozott a rendelet bevezetése ellen, ami egész addigi forradalmi és újító 

pedagógiai szemléletével ellentétes volt. Végül a törvényt bevezették, Baccini pedig 

otthagyta a tanitónői állását. A kritikában a mai napig nincs egyetértés arra vonat-

kozóan, hogy miért is mondott fel pontosan. Egyes elméletek szerint egyszerűen 

arról volt szó, hogy elképzeléseivel nem egyezett az új törvény által képviselt szemlé-

let, ezért úgy döntött, kilép az állami oktatás kereteiből. Ami ennél valószínűbb, hogy 

a rendelet hatályba lépésekor már várandós volt házasságon kívül fogant fiával (ami 

hatalmas szégyennek számított a korban), Manfredo Baccinivel, akinek 1879-ben 

adott életet. Terhessége miatt nyilvánvalóan nem tudott volna testnevelésórákat tarta-

ni, sőt mi több, nem tudta volna tovább rejtegetni várandósságát sem. Ezen gondolat-

menet alapján, előbb vagy utóbb mindenféleképpen felmondott volna, a rendelet 

pusztán jó ürügy volt arra, hogy megtegye (CANTATORE 2014, 46). 

Fia születését követően – aki élete legnagyobb szerelme és ajándéka volt, 

olyannyira, hogy az önéletrajzát is neki ajánlotta – elköltözött otthonról, és mivel 

munkahely nélkül volt, az írással pedig keveset tudott foglalkozni az újszülött mel-

lett, újból pénz szűkében volt. Mégis, ez a kiszolgáltatott élethelyzet hozta el neki a 

haláláig tartó sikert. Barátja, Edmondo De Amicis segítségével szerzett egy ajánló-

levelet, amelynek segítségével bekerült a Treves kiadó állandó írói közé, illetve si-

került betörnie a folyóiratok világába is.8 A különböző periodikákban publikálva 

                                                             
7 A férfiak által uralt írói és szerkesztői közegekben történt ellehetetlenítése miatt többször is a Marinella 
Del Rosso vagy Manfredo álnevek alatt írt. 
8 Ezek voltak a „Gazzetta d’Italia”, „Rivista Europea”, „Gazzetta del Popolo”, „La Vedetta”, „Fanfulla della 
Domenica”, „Giornale per i bambini”, „Gazzetta letteraria”, „Domenica letteraria”, La Rassegna 



88 

 

nem csupán növekvő hírnevet, de életre szóló barátságokat is szerzett. A 

Firenzében megjelenő „La Rassegna scolastica” (1895-1908) folyóiratban társa volt 

például a  már korábbról is ismert Pietro Dazzi (MONASTRA 2017, 47-48), akivel 

egészen élete végéig gyümölcsöző munkatársi kapcsolatot és egyben szoros barát-

ságot ápolt. Baccini, állhatatos természetének köszönhetően, nem riadt meg 

az őt támadó erős kritikáktól sem, sőt sokat utazott Milánóba és Rómába, így 

az 1880-as évekre már igen nagy hírnévnek és szakmai elismertségnek örvendett. 

1885-ben átvette régi jó barátjától, Angelo da Gubernatistól a „Cordelia” folyóirat 

szerkesztését (CANTATORE 2014, 48), amelyben aztán egészen kiteljesedik: infor-

matív, ismeretterjesztő és morálisan nevelő szándékú cikkeket jelentetett meg benne 

kifejezetten leányok és fiatal nők számára. Élete végéig szívügye maradt a folyóirat. 

Utolsó éveiben már ritkán írt, fián kívül ötvenes évei elejére tulajdonképpen 

teljesen egyedül maradt, mivel szülei már nem éltek, nővére pedig még ő előttük el-

halálozott. 1904-ben összeházasodott Tito Mariottival, akivel halála napjáig együtt 

maradtak. 1911. február 28-án halt meg Firenzében, tüdőtágulatban. Ida Baccini 

több mint száz megjelent könyvével és számtalan cikkével végérvényesen beleírta 

magát a 19. századi olasz irodalomba, példaként szolgálva minden őt követő leány-

gyermeknek, nőnek, tanítónőnek és írónőnek. 

2. A szerző életművéről 

Ahogyan az előző fejezetben láthattuk, Ida Baccini rendkívül sokoldalú életművet 

hagyott hátra. Bár valóban igaz, hogy a 112 művet számláló életműből több mint 

kilencven írás gyermekeknek szánt olvasókönyv és tankönyv, amelyeknek sorát szá-

mos pedagógiai-nevelési témájú újságcikk is gazdagítja, de munkássága messze 

nem kizárólag fantáziadús mesékből és gyermeknevelési tanácsokból állt. Egyéb 

műveiben – amelyek semmivel sem kevésbé jelentősek, mint nagysikerű pedagógiai 

írásai – felfedezhetjük a művelt, emancipált, modern nő „tragikomikumát”. Baccini 

rendíthetetlen következetességét, hogy úgy és azt írjon, ahogyan és amit ő szeretne, 

a férfiak által dominált kiadói és szerkesztőségi világ sem tudta megtörni, igazi női 

fortélyokkal megtanulta kijátszani a rendszert. Álnevek alatt publikált, több kiadó-

nál9 próbálkozott, illetve az elbeszéléseiből megtudhatjuk azt is, hogyan csapta be a 

                                                             
scolastica”. Fontos még megemlíteni, hogy az 1880-as évektől kezdve fellendült a pedagógiával 
foglalkozó irodalom, mind kereslet, mind kínálat szempontjából, elsősorban az olasz állami 
iskolarendszer megreformálására kiadott rendeletek miatt. Égető politikai kérdés volt az elavult, nem 

egységes oktatás helyzetének megoldása. A fellendülés következménye az volt, hogy a kiadók meglátták 
a lehetőséget az ebben rejlő anyagi sikerben, így egyre inkább kizárólag profitorientáltak lettek, nem 

igazán foglalkoztak az írók etikus bánásmódjával. A kritika ezt az időszakot industria dello scolastico 
névvel illeti (PORCIANI 1983, 473-491). 
9 Műveinek többsége az alábbi kiadóknál jelent meg: Paggi, Bemporad, Paravia, Paolo Carrara, Le 

Monnier, Trevisini, Treves, Societá ed. Dante Aleghieri. A felsorolt kiadók a korban a legnagyobb 
neveknek számítottak, állandó verseny volt közöttük. 



89 

 

szerkesztőket, majd csinált belőlük nyíltan viccet a publikum előtt.10 Ida Baccini te-

hát jóval több volt, mint egyszerű firenzei tanítónő: egy olyan autonóm és öntör-

vényű személyiség, akit semmilyen szempontból nem tudott megtörni a rendszer, 

meggyőződéseivel szemben számára senki nem parancsolhatott: „D’altra parte, io 

sono fatta così, nè potrei, anche volendo, mutarmi, checchè ne dicano i miei editori.” 

(BACCINI 2002, 6) 

Első könyve, a Le memorie di un pulcino 1875-ben jelent meg, mindössze 

huszonöt éves korában. A kedves történetet a kiscsibéről hamar nagy siker koronáz-

ta, megadva a kezdőlöketet Baccini számára a további íráshoz. Karrierje első évei-

ben főként a gyermekirodalom terén alkotott, első gyermekeknek szánt olvasóköny-

vét több hasonló jellegű, kifejezetten tanteremi használatra készült kötet követte11, 

de egyik sem tudta utolérni a Pulcino sikerét, még az eredeti könyv 1902-ben 

megjelent második része sem. Baccini tankönyvei elsősorban a tantervezetben 

meghatározott lexikális tudás prezentálására fókuszálnak, míg olvasókönyvei – 

habár nyomokban tartalmaznak különböző konkrét tantárgyi tudáselemeket, 

készségfejlesztést – inkább a morális nevelési elveket hangsúlyozzák változatos fik-

tív cselekményszálak mögé bújtatva.12 Pedagógiai munkássága végül nemcsak 

könyvírásban, hanem oktatással foglalkozó folyóiratokban megjelent publikációival 

teljesedett ki.13 Amikor átvette a „Cordelia” főszerkesztőségét, megtartott néhányat 

az Angelo De Gubernatis által megálmodott tematikus irányvonalak közül, de velük 

párhuzamosan kicsit saját képére is formálta a folyóiratot, hogy megtalálja modern 

női olvasóközönségét a periodika. 

Ida Baccini kiemelkedő munkássága vitathatatlan volt a pedagógus-író körök-

ben. A korban nők körében ritka olvasottságról és általános műveltségről tesz tanú-

bizonyságot, hogy oktatási és nevelési jellegű írásai mellett más, egészen változatos 

műfajokban is alkotott. A költészet lánykorában gyökerező szeretetéből fakadt két 

                                                             
10 A Le Monnier kiadónál 1884-ben megjelent Nuovi Racconti című novelláskötetének bevezetése az A 
quattr’occhi! címet viseli, nem véletlenül. Baccini leírja bizalmas beszélgetését a kiadó igazgatójával, 

amelynek során a férfi arra kérte a kezét szorongatva, hogy írjon valami szépet és kedveset a fiatal 
lányoknak, kevés halottal, könnyed témákkal, lelki nevelésük céljából. Baccini nyájasan mosolyogva 
megígérte, hogy így lesz, összeköti a kellemeset a hasznossal, bízza csak rá az igazgató. Ennek ellenére, 

a novellákat olvasva hamar rájöhetünk, mennyire vette komolyan a kérést. Heves érzelmekkel, szerelmi 
szálakkal, árvasággal, betegségekkel és halálesetekkel tűzdelt novellák kerültek bele a kötetbe, komoly 
témákat boncolgatva, amelyek nem éppen feleltek meg a 19. századi fiatal lányoknak szánt olvasmányok 

irányába támasztott elvárásoknak (BACCINI 2002, 6). 
11 A gyermekirodalmat tekintve legismertebb művei közé tartoznak: Fanciulla massaia (1880), Lezioni e 
racconti per bambini (1882), Come vorrei una fanciulla (1884), Il diamante di Paolino (1902). 

Tankönyveinek és olvasókönyveinek teljes listája megtalálható:  
http://www.maldura.unipd.it/italianistica/ALI/baccini.html (Utolsó megtekintés: 2024.12.29.) 
12 Kifejezetten érdekes, hogy egyes könyveit ugyanazzal a címmel adta ki, csak egyiket 
leánygyermekeknek, a másikat fiúgyermekeknek írta, s ennek megfelelően tartalmukat tekintve is 
eltérnek egymástól. Ilyenek például a Per le più grandicelle és a Per i più grandicelli című könyvei, melyek 

1888-ban jelentek meg. 
13 A folyóiratokat, melyekben publikált, lásd n.8.  

http://www.maldura.unipd.it/italianistica/ALI/baccini.html


90 

 

verseskötete14, a főleg női sorsokról szóló rövidebb történeteit négy novelláskötet-

ben gyűjtötte össze15, illetve írt hét – szerelemről, újságírásról, anyós-meny viszony-

ról, egy tanárnő életéről szóló– regényt is16. A színház sem állt messze tőle: született 

négy színdarabja17, amelyek között szerepel kifejezetten gyermekek számára írt is. 

Egyéb művei közül, amelyeket a kritika a válogatott írások18 kategóriába sorol a 

témák változatossága miatt, kiemelendő a Fotografie instantanee (1901), amelyet 

fiával, Manfredo Baccinivel közösen alkotott meg. 

Saját életéről szóló, legnagyobb volumenű írása a La mia vita. Ricordi 

autobiografici (1904), amelyet kiegészítenek még a négy évvel korábban íródott Un 

anno della mia giovinezza (1900) és a halála előtt pár évvel megjelent Il libro della vita 

(1906) könyvek (ez utóbbit szintén Manfredóval együtt írta). Levelezéseit tekintve 

számos, elsősorban szerkesztőkkel, kollégákkal és barátokkal váltott magánlevelezé-

seit beleírta az 1904-es önéletrajzába, a fennmaradó levelekből később a kritika 

összeállított további két kötetet, amelyek posztumusz kiadásban jelentek meg.19  

2.1. Ida Baccini és a női önéletrajzírás: La mia vita. Ricordi autobiografici 

(1904) 

Ida Baccini 1904-ben megjelent önéletrajza joggal kap kiemelt figyelmet a jelen 

dolgozatban, hiszen több szempontból is kiemelkedő jelentőségű, mind a szerzőnő 

életművét, mind a 20. századi olasz női irodalmat tekintve. Három önéletrajzi műve 

közül ez a kötete nyújtja a legátfogóbb képet életének és munkásságának egészéről, 

mindemellett kiváló összképet kaphatunk neki köszönhetően Olaszország közép-

osztálybeli családjainak mindennapjairól, az irodalmi elitről és a kiadók életéről, a 

leánygyermekek testi-lelki neveléséről és a nők helyzetéről az 1850 és 1904 közötti 

években. Baccini a kötetében nemcsak a fentebb felsorolt témákat érinti, hanem be-

pillantást enged az írói karrier örömeibe és nehézségeibe is, megosztja olvasójával a 

szakmai meglátásait és tudását, egyfajta magyarázatot adva arra is, hogyan és miért 

                                                             
14 Ispirazioni, Firenze, Tip. Carnesecchi, 1870., Poesia, Firenze, Bemporad, 1892. 
15 Nuovi racconti, Firenze, Le Monnier, 1884., Feste azzurre, Milano, Cogliati, 1893., Il libro delle novelle, 
Firenze, Salani, 1897., Per le veglie invernali. Storie allegre e storie meste, Torino, Paravia, 1901. 
16 Vita borghese, Bologna, Zanichelli, 1884., Con l’oro o con l’amore, Firenze, Salani, 1899., Storia di una 

donna, 1889., Il romanzo d’una maestra, Firenze, Salani, 1901., Vorrei fare il signore!, Genova, A. Donath, 
1901., Tra suocera e nuora, Firenze, Società Editrice Italiana, 1909., Scintille nell'ombra. Dagli appunti 
d'una giornalista, Rocca San Casciano, Cappelli, 1910. 
17 Tra due imperatrici, Milano, Paolo Carrara, 1886., Un gatto, Torino, G.B. Paravia, 1901., Commediole e 
monologhi per bimbe e bambini, Livorno, Raffaello Giusti, 1905., Una famiglia simpatica, Milano, G. 
Agnelli, 1906. 
18 Le maestre e le educatrici, 1890., Il bacio, Firenze, Bemporad, 1895., Il the delle cinque, Milano, Agnelli, 
1900., Fuoco sacro, Rocca San Casciano, Cappelli, 1903., Educhiamo il cuore, Pontedera, Tip. Ristori, 

1904., Lo spirito del Galateo e il Galateo dello spirito, Rocca San Casciano, Cappelli, 1904., Per trovar 
marito, Genova, E. Spiotti, 1908. 
19 Miriam Stival (a cura di), Lettere di Ida Baccini a Piero Barbera, in Uő, Frammenti d'epoca. I dilemmi 

di «Cordelia». Tra tradizione e innovazione, Padova, Cleup, 2000., és Teresa Cini (a cura di), Lettere 
(1874-1908), Pontedera, Bibliografia e Informazione, 2014. 



91 

 

születtek az 1904 előtti művei, továbbá élete miért alakult úgy, ahogyan. 

A kötet már terjedelmét tekintve sem kicsi. A Societá ed. Dante Aleghieri 1904-

es kiadása 296 oldallal jött ki a nyomdából, egy ajánlást, egy bevezetést, 34 fejezetet, 

végül pedig egy összegzést tartalmazva. Ida Baccini kivételes önéletrajzát fiának, 

Manfredo Baccininek ajánlotta, mint – ahogyan már korábban is idéztem – „legna-

gyobb büszkeségének és szíve legnagyobb szerelmének” (BACCINI 1904, 5). Az aján-

lást a Prima di entrare in discorso című előszó követi, amelyben Baccini pontosan 

megnevezi, milyen indokból írta és milyen közönségnek szánta írását. Van egyfajta 

letisztázó, számvető hangvétele: elmondja, hogy nem a hiúság érzése vagy az elis-

merés iránti vágy inspirálta a könyv megírására, ahogyan nem akar számadás sem 

lenni az, inkább legmélyebb önvalójának felfedése, hogy élete és egyénisége egészét, 

mint modern nő példáját továbbadja olvasóinak. Kiemeli azt is, hogy ennek ellenére 

nem csak róla szól a könyv, hanem minden olyan szívének kedves vagy karrierje 

szempontjából fontos személyről, aki élete valamely szakaszában jelentős 

szerepet töltött be. A Baccinire jellemző módon20 már az első oldalakon jelen van a 

kiszólás az olvasókhoz – ami a könyv további részeiben is nagyon gyakori lesz –, 

amelynek keretében figyelmeztet, ne számítsanak irodalmi műalkotásra, se vallo-

másra, könyve csupán őszinte feltárulkozás, amit remélhetőleg némi szimpátiával 

jutalmaz az olvasóközönség (BACCINI 1904, 7-8). Az előszó céltudatos és lényegre 

törő megfogalmazásait kicsit lágyabbá teszi az elegáns, válogatott, sőt kissé finom-

kodó szóhasználat, amely szintén végig kíséri az önéletrajz egészét. Csak az olyan 

fájó emlékek, mint az édesanya és a nővér alakjának felidézése vagy a szakmai ku-

darcok felemlegetése törik meg egy-egy indulatosabb, keményebb hang erejéig. 

Összességében megállapíthatjuk, hogy váltakozó és változatos hangnemben írt mű-

ről van szó. 

Visszatérve még az előszóra, Baccini magáról az önéletrajzírásról is értekezik 

benne, illetve arról, hogyan képzeli el ő ennek a műfajnak a lényegét. Elég csak ki-

nyitni a könyvet, s már az első pár oldal elolvasása után szembeötlő, mekkora tuda-

tossággal állította össze visszaemlékezését. Néhány mondatban összegzi, mitől is 

lesz korszakalkotó az írása: 

                                                             
20 Az anyaggyűjtés során elolvasott Baccini művek (Il diamante di Paolino: Storiella misteriosa, Palermo, 
Salvatore Biondi, 1898., Memorie di un pulcino seguito da Come andó a finire il pulcino, Firenze, 

Bemporad, 1917., Come vorrei una fanciulla, Milano, Enrico Trevisini Editore, Libraio, 1881., Lezioni e 
racconti per bambini, Milano, Enrico Trevisini Editore- Libraio, 1882., La fanciulla massaia, libro di 
lettura per le scuole elementari femminili superiori, Firenze, R. Bemporad & figlio, 1895., Nuovi racconti, 

Firenze, Le Monnier, 1892.) közös jellemzője volt, hogy mind a bevezetésekben, mind a cselekményben 
jelen volt az olvasóhoz való folyamatos kiszólás, elsősorban kérdések, tanácsadás, fontos részek 

kiemelése vagy figyelmeztetés, figyelemfelhívás céljából. Fontos megjegyezni, hogy kivételt képeznek az 
eredetileg gyermekeknek szánt Nuovi Racconti kötet novellái, hiszen az iskolai használat, az edukációs 
szándék igényli a konstans interakciót a gyermekekkel. A Nuovi Racconti azonban - az előzetes szándék 

ellenére - végül inkább az idősebb lányoknak szól, ezért nem lesz feltétlenül szükséges az olvasást segítő 
orientálás. 



92 

 

…Cominciò subito col dichiarare che nessun sentimento di vanità m' ha spinto a scrivere 

questo libro: e ho il diritto di esser creduta perchè tutta la mia vita trascorsa, vita di 
silenzio, di lavoro, troppo spesso di lacrime (…). Scrivo queste pagine non tanto per 

appagare il bisogno imperioso di sincerità che, su per giù, è in tutte le anime aifaticate 

e dolenti che poco han chiesto alla vitae che molto le hanno dato: quanto per rivelarmi, 

tal quale io mi sono, a persona che io amo piú di me stessa e alla quale desidero di 
lasciare questa geniale compiuta rivelazione d'una individualità femminile moderna. 

(BACCINI 1904, 7) 

Baccini tehát erősen indítja élete történetének felvezetését: nem azért írta meg 

történetét, hogy hitelessé váljon vagy bármit is bizonyítson, hanem azért, hogy egy 

modern nő személyiségének lenyomatát hátra hagyja az utókor – s leginkább az általa 

leginkább szeretett személy – számára. Soraiból kiderül, hogy kifejezetten publiká-

lásra szánta önéletrajzát, ami már önmagában sem megszokott a korban, hiszen jó-

részt csak az asztalfióknak mertek írni az életükről és az érzelmeikről21. Baccini 

azonban nemcsak, hogy megjelentette művét, hanem saját magát egyfajta minta 

szerepbe helyezi, amelyet érdemes továbbadni a jövő generációi számára. Ezzel az 

önéletrajzot egyfajta önigazolás eszközeként is értelmezhetjük, az idősödő ember 

számvetéséről és életének perspektivikus összegzéséről van szó: összerendezve an-

nak legmeghatározóbb mozzanatait, a külső-belső harcait és érzelmi hullámzásait, 

az önerőből elért sikert és elismertséget, a kor társadalmi elvárásaival való merész 

szembefordulást talán utólagosan egyfajta újra tematizálásukat is kínálja a szerző, 

életútjának igazolása szándékával. 

A kötetben található 34 fejezet, amelyben Baccini kronológiai rendben haladva 

tárja az olvasók elé életének történetét, három nagy tartalmi egységre osztható. Az 

első rész a gyermekkor és a fiatal felnőtt kor időszakát taglalja, a szerző születésétől 

Manfredo világra jöttéig. A második egység a karrierjére fókuszál egészen a század-

fordulóig, végezetül pedig a harmadik, legrövidebb rész egyfajta számvetésként 

szolgál 1902-vel bezárólag. Habár Baccini eredetileg nem bontotta írását erre a 

három szerkezeti egységre, a mű tematikus fókuszának mobilitása és – ehhez kap-

csolódóan – az írói hangvétel változása megengedhet egy ilyen tagolást. A mű egé-

szén átívelő visszatérő témák az útkeresés, a női identitás, az oktatás és az olasz 

iskolarendszer, a munka-magánélet közötti egyensúly vagy éppen ennek felboru-

lása, az önállóság és önrendelkezés problémája. Ezek fontossági megítélése, relevan-

ciája azonban eltérő az egyes egységekben, vagyis az életkori sajátosságok és az 

egyéni megtapasztalások tükrében változik a főszereplő, s következésképpen a nar-

rátor nézőpontja. Ez a sajátosság is teszi igazán érdekessé, sokszínűvé Baccini öné-

letrajzírásának technikáját, hangját pedig egyedivé. 

                                                             
21 Habár a 18. században megszaporodik Olaszországban is az alkotó-író nők száma – az Arcadia például 

nom de plum jelentetett meg női írásokat (vö. MAGAZZENI, 2017). Azonban Ida Baccini volt az első nő, aki 
önéletrajzot jelentetett meg, ráadásul saját név alatt. 



93 

 

2.1.1. Gyermek- és ifjúkor 

Gyermek- és ifjúkorának elmesélését szülei és közeli rokonai hátterének ismerte-

tésével, születése körülményeinek bemutatásával kezdi, egyszerűen és tárgyilago-

san. Firenze jellemzése – lábjegyzeteiben ismerteti, pontosan milyen néven és hol 

találhatók meg 1902-ben gyermekkora Firenzéjének jelentőségteljes helyszínei22 –, 

különös figyelmet fordítva a Via delle Ruote-on található családi ház bemutatására, 

amelyet hosszasan taglal. Az elbeszélő Baccini belehelyezkedik a gyermek Ida szere-

pébe, akkori pár éves önmaga szemén keresztül nézve viszi az olvasók elé a gyerme-

teg rácsodálkozását a ház apró sarkaira, érdekes helységeire, a környék hangjaira, 

hasonló módon jellemezve szülei náluk megforduló barátait, szomszédjaikat. A 

gyermeknézőpont lehetővé teszi a varázslatos, földöntúli elemek beemelését, és 

ezzel a hely földrajzilag gondosan körülhatárolt realitása izgalmas találkozásban 

olvad össze a gyermeki félelem által kivetített képzeletbeli elemek fantasztikumával. 

A képzelt és valós világ keveredésének konkrét ihlető forrása a házuk közvetlen 

szomszédságában lévő pszichiátriai intézmény, amelynek udvarára tökéletes rálátá-

sa volt a gyermek Idának a szobaablakból. Nap mint nap láthatta a kertben sétálgató 

fiatal, törékeny, fehér ruhába bújtatott, csendesen énekelgető lányt, akinek látványa 

megigézte és elborzasztotta egyszerre. Visszaemlékezésében egyfajta vízióként idézi 

meg alakját: „Dove sei andata, o Annina, o cara, o indimenticabile visione dei miei 

giovani anni?” (BACCINI 1904, 16). 

Baccini hasonlóképpen viszonyult betegeskedő édesanyjához, illetve csendes, 

visszafogott nővéréhez is. Kislányként szívta magába minden mozdulatukat, már 

csak abból a természetes vonzódásból is, hogy gyermekkori női ideáljait az őt körül 

vevő személyekből alkotta meg, akik valamennyien törékeny, korlátozott, ideggyen-

ge, alázatos nők voltak. Olyan női minták, amelyek nyilvánvaló ellentmondásban 

álltak mindazzal, amit Baccini képviselt. Visszaemlékezésének egyik fontos mozza-

nata lesz tehát, hogy kitérjen a saját maga női identitásának kialakításában fontos 

mozzanatot képviselő leszakadás kérdésére, ahogyan elutasítja a saját autonóm női 

személyisége formálódását tradicionálisan meghatározni hivatott női szerepeket. 

Már nagyon fiatalon, öt-hat évesen megjelent nála ez az összeférhetetlenség a körül-

vevő női mintákkal, a kettőség érzése, az általa kiváltott belső vívódás. A felismerést 

követően tehát nem lehet továbbra is autentikus a visszaemlékezés történetszövését 

meghatározó rácsodálkozó-felfedező gyermeki nézőpont, így a narrátori hang átvált 

a környezetét folyamatosan szkennelő, mindent megfigyelő, mindenre kíváncsi 

gyermek kritikus perspektívájára, amelyben már egyértelműen megmutatkoznak 

az elégedetlenség, a többre vágyó ambíció jelei. Magát így jellemezte, amikor az is-

kolás korba lépett: „la fanciulla strana” (BACCINI 1904, 32), „la fantasiosa fanciul-

lina” (43), bimba viziata” (21). Övé lett tehát a család fekete bárányának 

szerepe, hiszen mindenre kíváncsi, mindent megkérdőjelező, törtető kislányként 

                                                             
22 Ezek azért kerültek kiemelésre gyermekkorát illetően, mert a későbbiekben csak önmagában a 
helyekre hivatkozva magyarázza egyes gyermekkori érzelmeinek újra élését, felnőttkori megjelenését. 



94 

 

olyannyira különbözött nővére és anyja temperamentumától. 

Az iskolás években tovább erősödött benne a kívülállóság érzete, amely láza-

dásba fordult át. Habár nagyon okos és intelligens, jóval a korosztálya előtt járó lány 

volt, megkérdőjelezte tanárait, sőt, magát a tanagyagot is. Nem készített házi felada-

tot, hazudott, nyíltan ellenkezett. Az A scuola című fejezetben Baccini részletesen 

elmeséli, hogy erősen vallásos neveltetésben részesült az iskolának köszönhetően, 

mégis botrányt okozott az egyik tanórai feleltetés során, mivel Ábel helyett Káinnak 

adott igazat, mondván, hogy ő a bűnösöknek is jót akar (BACCINI 1904, 21). Kellemet-

len tapasztalatai mellett azonban, szerencsére örökre szívébe zárta a számára ked-

ves tanárokat23, akik később motivációként szolgáltak a saját tanári karrierjéhez, 

valamint több jövőbeli könyveihez inspirációt jelentettek egy-egy karakter megfor-

málásakor. 

Nem érezte tehát jól magát az iskolában, de otthon sem, a nagyszüleinél sem, 

mindegyik helyszínt komornak, baljós hangulatúnak, szomorkásnak ítélte. Az egyet-

len hely, ahol a lázadó, elégedetlenkedő gyermek helyébe visszatér a reményteli, cso-

dálkozó pozitív lányka, az Montemurlo kis városkája. A csend, a festői táj, az egye-

düllét és a nagytudású, irodalomban jártas Signor Pievano társasága közötti válta-

kozásban megszületett a vágy, hogy művészettel foglalkozzon. Az önéletrajz ezen a 

ponton egyfajta mitográfiai elemmé válik, megjelenik a „fiatal író születésének topo-

sza”, amely előrevetíti a jövőbeni írói sikereket (CANTATORE 2014, 37). A monte-

murlói időszak meséje kiszólásokban gazdag, bennük pedagógiai utalásokkal és út-

mutatásokkal kívánja ellátni Baccini a szülői szerepben lévő olvasóit. Signor Pievano 

tanítási technikáinak felidézése ugyanis alkalmat teremt számára, hogy retrospektív 

módon kivetítse a kor pedagógiai módszereit, amelyek ellen a jövőben tanítónői pá-

lyája során személyesen is harcolni fog (CANTATORE 2014, 38).  

Kicsivel később, tízéves kora körül kezdődő, leginkább a család folyamatos 

költözései (először Genovába, majd Livornóba, aztán vissza Firenzébe) által megha-

tározott évekről nem beszél részletesen a szerző. Inkább az irodalomra, a művelő-

désre helyezi a hangsúlyt, a szellemi érés fontos tapasztalatát látja ezekben az évek-

ben, hiszen apja munkájának és barátainak köszönhetően rengeteg új embert meg-

ismert, akik előszeretettel oktatták a fiatal Baccinit. Ráadásul a szülei otthon sem 

ódzkodtak lányuk előtt mindenféléről beszélni, ami nem feltétlenül volt gyermek-

fülnek való: 

Altra singolarità della mia educazione. In casa mia si parlava di tutto anche in faccia a 

me. Mai una di quelle reticenze così pericolose che mettono le fanciulle sulla via delle 
curiosità malsane (…) tanto che a tredici anni io sapevo della vita quanto può saperne 

una colta donna di cinquanta. L'amore, le gioie e i dolori della maternitá, le cadute, i 

                                                             
23 Stella Pacetti, Sora Gregia, Sor Romolo, illetve becenevén L’Assuntina, aki ugyan nem tanárnő volt, de 

édesanyja ismerőseként is nagy hatást gyakorolt Idára. Neki külön, róla elnevezett fejezetet szentelt 
önéletrajzában. 



95 

 

traviamenti deliri delle passioni, non erano avvolti per me da quella terribile poesia 

misteriosa che turba il sonno alle fanciulle. (BACCINI 1904, 74)  

Nem meglepő tehát, hogy Firenzébe visszatérve, szinte nővé cseperedve, Ida már 

inkább kritikusan tekintett a hagyományos női szerepre. Érdekes, hogy udvarlási 

korszakáról és a viszonylag fiatalon kötött sikertelen házasságáról, majd válásáról 

Vicenzo Cerrivel nem ír bőven, ahogyan tanítónői képzését is csak röviden említi. 

Érezhető, ahogyan elmúlt a kislányos varázs, a csalódás után alábbhagyott a lázadás, 

megérkezett az olykor kegyetlen női lét realitása, ami a felnőtt életszemléletét, 

egyben a kötet további részeit is áthatja. 

Tanítónőként szomorúan tapasztalta Baccini, hogy semmit sem változott az 

olasz oktatási rendszer a gyermekkorból őrzött emlékeihez képest, s rájött arra is, 

hogy a tanítónőképzés sem készítette fel a valódi, hasznos tudás átadására. Csaló-

dását anyjára is kivetítette: „Non sapeva nulla di pedagogia la cara, semplice donna” 

(BACCINI 1904, 73). A felismerés azonban felgyújtotta benne a vágyat, hogy úgy 

oktassa a gyermekeket, hogy az iskolában eltöltött idő valóban előnyükre váljék. 

Eközben erősen bírálta az iskolarendszert, mondván, hogy abban a formában, 

amelyben az oktatás folyt, semmire sem volt jó (BACCINI 1904, 54). Törekvő, izgatott 

hangvételű fejtegetésének az irodalmi és pedagógiai önképzése körül gyermeke szü-

letése vetett véget, amiről azonban alig beszél, csupán érezteti, hogy házasságon 

kívül fogant a fia, valamint, hogy hazaköltözött szüleihez, miután felmondott. Érde-

kes, hogy ezekről az életrajzi elemekről keveset beszél a botrányoktól egyébként 

nem visszariadó Baccini. Az ok az önéletrajz modellszerűségében rejlik. Míg saját 

magánéletét illetően nyíltan felvállalja tönkrement házasságát és az azután más 

férfitól, házasságon kívül született fiát, majd a hazaköltözését is, ezek nem férnek 

bele az önéletrajz más elemei által – önálló pénzkeresés, művelt nőként, sikeres 

karrier által vagy a folyamatos önképzés – képviselt, más nők számára követendő 

mintába. 

2.2.2. Felnőtt- és időskor 

Magánélete ettől a ponttól háttérbe szorul, előtérbe kerül viszont a szakmai karrierje, 

amelynek nagy sikere feledtette csalódásait és új erőt adott neki. Az önéletrajz innen-

től inkább leíró jelleget ölt, így hangjában újra tárgyilagossá és tényszerűvé válik. 

Baccini beszámol a műveinek megjelenéséről, taglalja a kiadókkal és a cenzúrával 

vívott harcait, a főszövegben és a lábjegyzetekben egyaránt közzétesz levelezéseket 

kollégáival, szerkesztőivel és barátaival.24  

A főszerepet azonban egyértelműen a „Cordelia” folyóirat kapja ebben a máso-

dik tematikai egységben. A lapot 1885-ben vette át Baccini a korábban már említett 

                                                             
24Az önéletrajzában olvasható levelek a következő személyektől származnak: Atto Vanucci, Matilde Serao, 
Antonio Fogarazzo, Uraldino Peruzzi, Giovanni Pascoli, Alfredo Bacelli, Edmondo De Amicis. Továbbá, 
Baccini sajátos elképzelését az önéletrajzot illetően alátámasztja a tény, hogy több darabot beillesztett a 

szövegbe a személyes levelezéseiből, vagy épp a lábjegyzetekben adott helyet nekik. Egyik elem sem 
alkotja részét az önéletrajzírás hagyományos formai jegyeinek. 



96 

 

Angelo De Gubernatistól. A szerkesztői munkában új lehetőséget látott arra, hogy ki-

bontakoztathassa kreativitását, pl. a női lét nagy kérdéseinek megvitatásában is. Az 

impozáns folyóirat haláláig szívügye maradt Baccininek, számos híres vendégírót25 

felfedezhetünk a szerzők között. Baccini részletesen kifejti, hogyan próbált rátalálni 

erős és büszke női önmagára a „Cordelia” szerkesztésében megélt alkotói szabadsá-

gának köszönhetően, iránymutatást adva ezzel az olvasó fiatal lányoknak: 

Io allora non militavo nelle file avanzate del vero e proprio femminismo, come vi milito 

oggi; ma pensavo che allo sviluppo dell'educazione femminile l'eccessivo dottrinarismo, 
dovesse togliere ogni carattere di gentile bellezza. Quindi si trattava di trasformare 

radicalmente la Cordelia; di farne una rivista che non fosse né troppo dotta, né troppo 

grave, né troppo libera, né troppo rigida, né troppo fatua, né troppo seria. (BACCINI 1904, 

193) 

Az önéletrajz végéhez közeledve a kezdeti rácsodálkozás a világra, majd az azt követő 

lázadás, aztán az életközépi céltudatosság és törtetés után érezhetően megjelenik a 

lefelé ívelés, a számvetés ideje. Életére visszatekintve, Baccini nem bánt meg sem-

mit, karrierjét tekintve viszont hangot ad csalódottságának a könyv utolsó három 

fejezetében és az összegzésben. Úgy gondolja – s részben igaz is, hiszen az utókor is 

elsősorban úgy emlékszik rá, mint nagyszerű pedagógusra –, hogy íróként sosem 

tudott kitörni a Memorie di un pulcino béklyójából, hiába próbálkozott a leg-

változatosabb irodalmi műfajokkal. Saját elmondása szerint mindig csak az a szelíd, 

finom, kedves gyermekíró maradt a kritikusok szemében, hiába írt úgy, mint a kor 

legnagyobbjai (önmagát előszeretettel hasonlította Edmondo De Amicishez). Pedig 

sohasem akart más lenni, csakis Ida Baccini (BACCINI 1904, 281-294). 

Végezetül nemcsak rájött, hanem meg is élte, mit jelent az igazi egyenjogúság, 

még ha keserédes formában is: 

(…) ho assolutamente rinnegato i miei principi conservatori e sono diventata quello che 

si dice una femminista militante, almeno nel senso di chi vuol lasciata una assoluta 
libertà d'azione alla donna, e crede 1 suoi diritti e i suoi doveri, nel vasto campo della 

morale, assolutamente eguali a quelli dell'uomo. (BACCINI 1904, 284) 

Összességében elmondható, hogy Baccini sok hasonló nőtársa számára kínálhatott 

példát, így az sem mellékes, hogy a szerző a könyv végén található összefoglalásban 

úgy tekint magára, mint egy igazi „militáns femministára” (BACCINI 1904, 284). Ez 

az ok, amiért számára a saját életútja nem merülhetett ki az Olaszországban olyany-

nyira népszerű életrajzi lexikonok adatsorában. Kedves barátjának, Angelo De 

Gubernatisnak26 a munkásságára utalva – a következőképpen vélekedik ezekről: 

I dizionari biografici che Angelo De Gubernatis cominciò, pel primo, a metter di moda in 

Italia e, più tardi, la manìa dei profili per cui ogni persona che avesse sulla coscienza 

                                                             
25 Mint például Enrico Nencioni, Ulisse Poggi, Luigi Vivarelli Colonna, Agostino Capovilla. 
26 Gubernatis amellett, hogy korának egyik legnagyobb orientalista tudósa volt, 1900-ban kiadta 
önéletrajzát, Fibra. Pagine di ricordi címmel (BOCCHI 2014, 333). 



97 

 

appena appena una pagina di prosa stampata veniva pregata dai critici in 

trentaduesimo di concedere con i propri connotati anche le sue fedi di nascita e altre 
generalità: — dizionari e profili (…). (BACCINI 1904, 13) 

Baccini inkább újraírja magát, életének epizódjait pedig perspektívába helyezi, 

amelynek enyészpontjában a saját sorsát autonóm módon alakítani tudó, emanci-

pált nő képe bontakozik ki. 

Több szempontból írása igen közel áll ahhoz, amit a modern kritika autofiction 

névvel illet. Az autofiction olyan kortárs prózai műfaj, amely az önéletrajzi elemeket 

a fiktív elemekkel vegyíti (MARCHESE 2014, 183) – egyszerre van jelen tehát a valóság 

és az illúzió, amely utóbbi nem feltétlenül jelenti azt, hogy a varázslatos elemek szük-

ségesek az illuzórikus hatás eléréséhez. Philippe Lejeune 1975-ben publikált Le Pacte 

autobiographique című tanulmánya szerint, sokszor kifejezetten nehéz érzékelni a 

határvonalat e két kategória között, elsősorban a szerző-főszereplő alakja miatt, aki 

tulajdonképpen hiába egy és ugyanazon személy: a szerző a jelenben élő entitás, és 

aktív főszereplője elmúlt élete történetének, amelyben viszont csak papírlapon léte-

zik. A műfaj egyik kulcseleme a múlt nem szimplán deskriptív prezentálásában, 

hanem a múltban már csak fiktíven jelen lévő szerző-főszereplő cselekedetiben, 

megszólaltatásában rejlik (LEJEUNE 1986, 54). Saját életében meg nem történt ese-

mények lehetséges kimenetelein való gondolkodás, több fiktív jelenet anticipált le-

festése: ezek mind kitalált elemek, amelyek a valóságot torzítják, de a cselekmény-

szálat tovább viszik, alakítják. A műfaj esszenciája tehát abban rejlik, hogy a szerző 

nemcsak egy karakter, hanem élő szereplőjévé válik saját történetének, és ezáltal 

aktívan alakítja a fiktív és nem-fiktív cselekményszálakat (BACCINI 1904, 187-189).  

Baccini esetében is jelen vannak a „Mi lett volna, ha…” és az „Ezt akkor még nem 

tudtam, de ha tudtam volna, akkor…” jellegű gondolatmenetek, valamint sokszor 

kalandozik el egy-egy hosszabban kifejtett fiatalkori emlékfoszlányánál, s biztatja, 

bátorítja, sajnálja, vagy éppen valamire tanácsolja a múltbéli fiktív önmagát, az írás 

pillanatában 54 éves valódi női valójából. Gyakori még a jelenbe való visszaugrás, 

kontextus nélkül. Ezek a felettébb elégikus részek leggyakrabban a nosztalgiáról, a 

múltba való visszavágyódásról szólnak, de úgy tűnnek, mintha a múltbéli történet 

részét alkotnák: 

Ma perchè, allora, il ricordo di certi viaggi all'antica, a base di diligenze e di polverone, 

ci danza nella memoria, fulgido come una visione amorosa? Forse perchè tutte le cose 

lontane ci appaiono più belle: forse anche perchè l'uomo, questo etemo incontentabile, 

pur di non dichiararsi contento del presente, si tormenta a evocare e a gridar desiderabili 
giorni e costumi non lieti, non belli, non utili, irrevocabilmente sepolti. (BACCINI 1904, 

30) 

Ida Baccini önéletrajza sajátos visszatekintés kalandos életútjára, így egyben tudatos 

összefoglalása az ebből fakadó személyes tapasztalatoknak és nézeteknek a női létet, 

a nemi szerepeket, a leánygyermekek nevelését és oktatását illetően. Pontosan 

az önéletírás ezen sajátosságaiból, a felvetett témákból adódóan válik kifejezetten 



98 

 

érdekessé, ha megpróbáljuk összevetni az Autobiografiát olyan egyéb művekkel, 

amelyek – ha más műfaji keretekben és eltérő célokat szolgálva is – bizonyos to-

vábbgondolásra serkentenek bennünket az önéletrajz részben szerző által is expli-

citált szándékát tekintve, hogy az élete egyfajta mintaként, modellként szolgáljon a 

fiatal felnövő lánynemzedék számára. Az önéletrajzban tárgyalt és a fentiekben kie-

melt tematikai egységek azokat az életeseményeket, a női identitás körüli gondola-

tokat vonják egy csokorba, amelyek Baccini egyéb műveiben is tetten érhetők. 

2.2. Egy leánygyermekeknek szánt olvasókönyv: La fanciulla massaia (1880) 

A kritika sajnos alig foglalkozik a Fanciulla massaiával, még a jelenleg elérhető 

legátfogóbb elemzés is – Lorenzo Cantatore tollából – kizárólag a Le memorie di un 

pulcinóval összefüggésben, azzal együtt tárgyalja az olvasókönyvet a 2013-ban meg-

jelent tanulmányában. Cantatore írása, habár – kiemelkedve az addigi pusztán pe-

dagógiai módszertanra fókuszáló munkák közül – stiláris és tartalmi szempontból 

egyaránt összehasonlítja a két művet, de kifejezetten életrajzi jegyeket továbbra sem 

taglal részletesen. 

Ida Baccininek a La Fanciulla massaia című olvasókönyve egy évvel fia születé-

se után jelent meg. Ekkor még írónői karrierje elején tartott, öt évvel a sokat emle-

getett, nagy sikerű Le memorie di un pulcino megjelenése után. Az 1880-ban meg-

jelent olvasókönyvét csakis leánygyermekek számára készítette, kifejezetten iskolai 

használatra. A könyv igazi sikerét az 1892-es Bemporad-féle kiadás hozta el, amely-

hez Del presente libro (Avvertenze per la prima edizione) címmel Giuseppe Rigutini 

írt előszót. Rigutini a firenzei Liceo Ginnastico Dante tanítója, a firenzei és pisai 

egyetem filológia professzora és az Accademia della Crusca tudósa volt, előszavában 

meleg szívvel ajánlotta az olvasmányt lányoknak, pedagógusoknak és szülőknek 

egyaránt, Baccinit pedig magasztalta tanítónői és írónői tehetségéért. Ebben az új 

kiadásban az eredeti cím is kiegészítésre került a Libro di lettura per le scuole elemen-

tari femminili superiori alcímmel, jelezve a könyv leányoktatásban széleskörűen be-

töltendő szerepét. 

Rigutini előszója után egy Prima di cominciare című rövid bevezetés következik 

Baccini részéről, melyben – később a könyv egészére jellemző módon – a 

„care mie figliuole” (BACCINI 1892, 5) fordulattal szólítja meg fiatal hölgy olvasóit, 

majd elmagyarázza nekik, miért és hogyan született a könyv. A szerzőtől megszokott 

határozott véleményformálás itt sem maradhat el: kertelés nélkül kimondja a mű 

keletkezésének apropóját, azaz, hogy az előző húsz-harminc évben szerinte nem 

született kifejezetten ennek a célközönségnek szánt, megfelelő iskolai könyv, 

elsősorban a túl komolyan vett tárgyi tudás töménysége miatt: 

É un fatto, mie care figliuole, che venti e trent'anni sono non c'era un'anima buona che 

si risolvesse a scrivere un libro per vostro uso e consumo. (…) E che volete? Tutti in 

questo mondo non son mica obbligati a studiar filosofia, matematiche e critica storica! 

Non ci mancherebb' altro! Che cosa succedeva? I libri restavano negli scaffali, e noi 

restavamo .... nella beata ignoranza di prima. (BACCINI 1892, 5) 



99 

 

Baccini említ pár nevet, akik – véleménye szerint – megfelelő minőségű és módszer-

tani szempontból is kielégítő olvasókönyvet alkottak: „(…) i nomi illustri del Thouar, 

del Dazzi, del Trenta, del Pacini, del Collodi, del De Amicis” (BACCINI 1892, 6). 

Ugyanakkor hozzáteszi, hogy hiába vannak zseniális műveik ezeknek az íróknak, ha 

egyik sem kifejezetten leánygyermekeknek lett szánva.27 Ezt szem előtt tartva, 

Baccini könyvének célja, hogy az édes tudatlanságból és unalomból kiemelve a leá-

nyokat, olyan írást adjon a kezükbe, amely nem csak hasznos, de szórakoztató is 

lehet számukra. 

Baccini írói bravúrját mutatja, hogy a könyv „történet a történetben” szerke-

zetű. Ida – aki az igazi nevét megtartva van jelen a történetben, intradiegetikus elbe-

szélőként ragadja magához az első szintű elbeszélés narrátori szerepét – a főbérlő-

jével, Rosával beszélgetve megtudja, hogy annak lánya, Ersilia teljesen megválto-

zott, amióta iskolába jár. Régen rendes lány módjára, tökéletesen ellátta a ház körüli 

teendőket, de mostanra csak olvas és olvas, nem segít otthon semmit, ráadásul há-

látlan és gőgös lett. Rosa Ida segítségét kéri, hogy – mint tanítónő – beszéljen a 

lányával, bírja jobb belátásra a házimunkát illetően. Ida úgy dönt, hogy elmesél egy 

történetet Rosa lányának, amely nem volt más, mint a Fanciulla massaia kerettörté-

netébe beékelődő másik történet 31 főfejezettel és számos alfejezettel. Valójában 

innen kezdődik maga az olvasókönyv, melynek egyetlen főszereplője Marietta, egy 

tizenöt éves, a 19. századvégi ideális fiatal lányt megtestesítő gyermek. Szép, kiváló 

tanuló, jó lány, aki édesanyjával Esterrel, édesapjával Signor Demivel és két kisebb 

testvérével, Gemmával és Pieróval él, lakóhelyük nem ismert. Jómódú családról be-

szélhetünk, hiszen szakácsuk és szobalányuk is van, aki nem más, mint Ida maga. 

Ezzel a szerző a második történetszálba is belehelyezkedik, amelynek ugyancsak al-

lodiegetikus narrátora lesz az első szintű történethez hasonlóan. 

A családi idillt az édesanya tüdőbetegsége töri meg, s a család háziorvosa, 

Signor R. a korban divatos módon legalább háromévnyi „levegőváltozás-kúrát” ír 

fel neki Nizzában. Édesapja közli Mariettával a hírt és aggályait is, miszerint hiába 

állnak jól anyagilag, nem fogják tudni fizetni édesanyja költségeit, mivel fizetni kell 

a tartozásokat is, valamint a Londonban élő rokonokat is rendszeresen támogatják, 

jó és becsületes családfőhöz híven. Marietta erre felajánlja, hogy a család megsegí-

tése érdekében erre az időszakra magára vállalja a háztartás vezetését, ezzel is csök-

kentve a család kiadásait. Innen ered a mű címe, mivel hölgyektől szokatlan módon, 

                                                             
27 Izgalmas kérdés, hogy Baccini miért gondolta úgy, hogy szükség volt a tankönyvek nemek szerinti 
elkülönítésére. Fontos szempont, hogy a korban még nemek szerint szeparált iskolák voltak, amelyek 

tanmenete különbözött egymástól. Ahogyan a kifejezetten lányoknak szánt olvasókönyvében is láthatjuk, 
a háztartástan fontos eleme volt a lányok oktatásának, míg a fiúiskolákban ez hiányzott. A 

pluridiszciplinaritás is jelentős tényező, mivel már az elemi fiúiskolákban is nagyobb hangsúlyt kaptak 
egyes ”komolyabbnak” ítélt tudományterületek, mint például az orvos- vagy a jogtudomány, hiszen a 
korban orvosok és bírók a férfiak közül kerültek ki. Baccini az olvasókönyvében lányok számára vegyíti 

a háztartástant a kapcsolódó tantárgyi elemekkel, ez pedig a fiúiskoláknak készült könyvekben nem volt 
jelen. 



100 

 

Marietta amellett, hogy kiválóan végzi tanulmányait, nagyszerű háziasszony is, pon-

tosan úgy, mint Ida Baccini is tette a valódi életben egyedülálló anyaként. Az elbeszé-

lő a Nizzába induló édesanyát egy Niccoló Tommaseo versrészlettel (BACCINI 1892, 

25) búcsúztatja, ami a hontalanságról beszél, a hangulathoz illően. Majd egy kiszólás 

követi Mariettához, bátorítás gyanánt28: „Maria, povera figliuola, fa' cuore. Dio, che 

è la pietà infinita, ti concederà la grazia di riveder la tua mamma, di rivederla sana 

e lieta.” (BACCINI 1892, 25). Megjelenik a hit motívuma, ami nemcsak Baccini életé-

ben és neveltetésében játszott fontos szerepet, de pedagógiai tevékenységében is 

hangsúlyt kapott, ha nem is túlzó mértékben: „(…) non c'è situazione disperata dalla 

quale non si possa uscire con del coraggio, con la pazienza e con l'aiuto di Dio” 

(BACCINI 1892, 122).  

Az édesanya távozását követően Signor Demi úgy dönt, kiadják házukat, hogy 

plusz bevételük legyen. Egy angol férfi és lánya, Sir Gaspard és Miss Lucy, valamint 

a lány nevelőnője, Mistress Bounce költöznek be a családhoz. A nevelőnő 

alakjában, akit első ránézésre felettébb ellenszenvesnek fest le, szintén fel lehet 

ismerni az írónő személyét, immár rejtett formában. Sir Gaspard irodalommal fog-

lalkozik, Firenzébe a munkája miatt jött, és magával hozta a lányát is, akinek – 
meggyőződése szerint – jót tesz majd az olasz út. Lucy igazi nagyvárosi angol hölgy, 

folyékonyan beszél olaszul, franciául és németül, kiválóan ért a művészetekhez és a 

történelemhez, viszont a házimunkához annál kevésbé. Baccini ezt a történetszálat 

ragadja meg, hogy könyvébe beépítse a lányok tantárgyszintű háziasszonyi oktatá-

sát. Az újonnan megismerkedő két lány tehát egymást tanítja, egymástól tanulnak 

kölcsönösen, miközben szoros barátság szövődik közöttük. A szöveg erős jellemzője 

az intertextualitás, ami különböző kézikönyvekből és levelekből vett szövegrészletek 

beemelésében nyilvánul meg, amelyeket a lányok közösen olvasnak a kis társaság 

olaszországi utazásai során. A két család ugyanis sokat utazik, hogy megmutassák 

az angoloknak Olaszország szépségeit, ezért a lányok történelmi és földrajzi isme-

retterjesztő brosúrákat olvasnak az úton. 

Amikor Marietta Lucyt tanítja otthon például az asztalterítők fehérítésére vagy 

vasalására, akkor szintén kézikönyvekből tájékozódnak. Ezek mind nagyszerű pél-

dák a multidiszciplináris tudásközvetítés megjelenítésére az iskolában, és persze 

nem a szokványos száraz, hanem szórakoztató és olvasmányos módon. Az ilyen szö-

vegbetéteket tartalmazó fejezetek olyanok, mintha maguk is kézikönyvek lennének, 

                                                             
28 A műben kétféle kiszólás jellemző. Gyakoribb, hogy a szerző a kis olvasókat szólítja meg, általában a 

narratív részeknél, figyelemfelhívás szempontjából, például, hogy értékeljék a testvéreikkel és a 
szüleikkel töltött pillanatokat vagy ne hanyagolják el az olvasást otthon sem. Kisebb arányban jelen van 
azonban a főszereplőhöz, Mariettához való kiszólás is, jelen esetben bátorító szavakat intéz hozzá az 

édesanyja nélkül töltött nehéz időkben. A főszereplő megszólításának oka lehet, hogy ezáltal érzelmi 
szinten közelebb hozza a szereplőt az olvasókhoz. 



101 

 

külön alfejezeteket tartalmaznak29, így mind stílusukban, mind pedig felépítésük-

ben a hagyományos tankönyvek világát idézik, ugyanakkor szórakoztató módon ok-

tatnak kémiát, biológiát, orvostudományt, történelmet, konyhaművészetet, olasz 

irodalmat, földrajzot, zenét, ráadásul mindeközben a lányok a gyakorlatba is átül-

tetik az elsajátított ismereteket: Firenzét látogatják vagy épp takarítanak. 

A mű pedagógiai célját erősíti, hogy a tudományos vagy házvezetéshez kapcso-

lódó fontos szavak, kifejezések félkövér betűvel szedve ki vannak emelve a szöveg-

ben, így téve könnyebbé a lányok számára a tanulást. Baccininek szívügye volt azon-

ban a morális nevelés is: ezt a feladatot is vendégszövegekre bízza, méghozzá az 

édesanya Nizzából küldött leveleinek formájában. Ahogyan ezeket olvassa Marietta, 

úgy informálódik kisebb testvérei helyes nevelését vagy saját maga helyes életve-

zetését illetően. 

A Componimento della Gemma. La buona figliuola című fejezetben Marietta 

húgának rövidke írásain keresztül tanít helyesírást. A szövegben szándékosan van-

nak hibák, amelyekre félkövér stílussal kiemelve hívja fel Baccini az olvasók figyel-

mét. A szerző tehát zseniálisan építette bele olvasókönyvébe az oktató részeket, ame-

lyek ebben a formában nem különülnek el zavaró módon a főszövegtől, s nem is 

törik meg annak cselekményszálát. Ráadásul a „történet a történetben” elbeszélői 

technika is tovább szintezi mélységében vagy teszi komplexebbé a szöveg hori-

zontális szerveződését, hiszen a különböző másodlagos szereplők is mesélnek ma-

gukról történetet, ami ugyanúgy tanító célokat szolgál. Példa lehet erre az idős szén-

bányász férfi élettörténetének a megosztása, amely az emberi lélek tisztaságáról és 

becsületéről tanítja kis olvasóit. 

A szereplők „beszéltetése” révén olyan témák boncolgatására kerül sor a mű-

ben, mint a művészet értékelése, a női szépség és az öltözködés, az irodalom szere-

tete és a folyóiratok olvasásának népszerűsítése a nők körében, az iskolai oktatás 

fontossága, a barátságok jelentősége, a házasság intézménye, vagy éppen a férfifejek 

elcsavarásának fortélyai. Mindez pedig a Baccinitől megszokott, egyszerre könnyed, 

de részletező stílusban előadva. Természetesen nem hiányozhat a polgárpukkasztás 

sem: az egész művet behálózza a leplezetlenül provokatív szándék, a humor. Például 

a fiatal lányok bekapcsolódnak a felnőttek beszélgetésébe, jogot formálnak a véle-

ményalkotásra, sőt azt széleskörben ki is fejtik, ellenkeznek a szülőkkel, megnyil-

vánulásaik olykor szarkasztikusak, sőt szándékoltan viccesek. Ezek mind olyan ele-

mek, amelyek a korban botrányosnak hatottak, és főleg nem voltak illőek egy ilyen 

műbe. 

A közel 200 oldalon át hömpölygő történet vége egy igazi nagy, boldog befeje-

zés. A három év leteltével a Demi család édesanyja gyógyultan tér haza, Lucy pedig 

férjhez megy Olaszországban, amit a két család közösen ünnepel meg. A kerettör-

                                                             
29 Ilyen címek szerepelnek például: Lino e cotone, Biancheria da camera, Lenzuola, Federe, Asciugamani, 
Conseguenze del sudiciume, É bene che le fanciulle ballano? 



102 

 

ténet is lezárul Baccini szavaival, amelyeket először Mariettához, majd ismét olva-

sóihoz intéz, mint intő jó tanácsot: 

Il mio compito è finito. Addio, Maria. Addio, figliuole mie; amate la vostra famiglia, la 

vostra casa, la vostra mamma; siate buone, amorose, vigilanti, massaie; e quando la 

sera, compiuto l'ufficio a cui vi ha destinato il Signore, vi ridurrete, siccom'è costume 

delle gentili fanciulle, nella quiete della modesta cameretta, pregate per tutte le povere 
bambine che videro partire la mamma senza speranza di ritorno, e raccomandatele a 

quel Divino (…). (BACCINI 1892, 209) 

Az olvasókönyvet terjedelme, tartalmi és stiláris sokszínűsége, kapcsolódása a kor-

szerű pedagógiai elvekhez, valamint egy követendő nevelési példa felállításának 

szándéka a kor leánygyermekei számára mind érdemessé teszik arra, hogy elemzés 

tárgya legyen. Ami azonban még érdekesebb megközelítés lehet, hogy Ida Baccini 

önéletrajzának ismeretében számos életrajzi elem fedezhető fel az olvasókönyvben. 

A két mű születése között eltelt huszonnégy év és a műfaji különbözőség ellenére is, 

érdekes kérdéseket vethet fel egy összevető elemzés. 

3. A két mű komparatív elemzése 

Amint korábban már említettem, Ida Baccini műveit elsősorban pedagógiai megkö-

zelítésből vizsgálja a kritika, önéletrajzát önmagában alig kutatják. A Le memorie di 

un pulcino (1875) és a La fanciulla massaia (1880) művekről 2013-ban már készült 

egy összevető elemzés Lorenzo Cantatore tollából, azonban a két könyv műfaja azo-

nos. Így talán kevésbé nem meglepő, hogy számos közös jegyet sikerült azonosítani 

a két műben. Olyan tanulmány viszont, amely kifejezetten Baccini önéletrajzát vet-

né össze valamelyik pedagógiai célú olvasókönyvével, tudomásommal nem készült 

eddig, holott Baccini egy egész életművet épített fel életútja alapján. Ebből kifolyólag 

mindenképpen érdemesnek tűnik egy ilyen jellegű elemzést elvégezni. A követke-

zőkben az önéletrajz leghangsúlyosabb tematikai egységei – a női lét és identitás 

kérdése, a különböző nőalakok mint minták a családban és annak közvetlen környe-

zetében az identitásformálódás folyamatában, az oktatás aktuális kérdései, a barát-

ság és a férfiakkal való viszony problémái – mentén haladva vizsgálom meg, milyen 

áthajlások vannak egy tendenciózusan perspektívába állított életrajz és egy ugyan-

csak tendenciózus olvasókönyv között, amennyiben egyik mű sem marad meg a sa-

ját műfajától elvárt kereteken belül. 

3.1. Női identitás 

Az első fontos tematikai egység a női identitás, ami első ízben az én-alakok és egyéb 

nőalakok reprezentációján keresztül kerül megnyilvánulásra az olvasókönyvben. 

Baccini kihasználva a történet a történetben keretet többszörösen is beleírja magát 

a művébe. Két esetben konkrétan, a nevét felhasználva próbálja hitelessé tenni az 

elbeszélését, ráerősítve tulajdonképpen az intradiegetikus elbeszélői pozícióra, más 

alkalommal pedig implicit módon, egy-egy szereplő hozzá nagyon hasonló attri-

bútumokkal való felruházása révén. A bevezető történetben Rosa lányának bölcs 



103 

 

tanítónőjeként önmaga valódi képében, a massaia történetén át mutatja meg az 

arany középutat a házimunka és a tanulás között, a fiktív történetben pedig a szoba-

lány Idát alakítja. Ez két olyan eset, amikor az írónő azt az illúziót kelti, hogy valódi 

önmaga köszön vissza a lapokon. Mistress Bounce, Miss Lucy házitanítónője is sok 

Baccini-vonást hordoz. Az olvasókönyv több oldalt szentel a bemutatásának, 

amelyekben első pillanatra kissé ellenszenvesnek, furcsán magának valónak tűnik, 

egyfajta figura poeticaként jelenik meg (BACCINI 1892, 28). Mint kiderül, leánykori 

nevén Isabellina magányos gyermek volt, aki szabadidejét az irodalomnak, a versí-

rásnak és a hold bámulásának szentelte, mindig koravénnek érezte magát és tizen-

hat évesen megírta első verseskötetét, a Ricordi di giovinezzát. Huszonöt évesen 

férjhez ment, de férje nemsokkal házasságuk után világköri útra vállalkozott, így a 

nő egyedül maradt, s azóta idejét a magántanításnak szentelte. Ha párhuzamba állít-

juk Ida gyermek- és ifjúkori önmagának megítélését, ahogyan azt az önéletrajzában 

elénk festi, a hasonlóság szembeötlő. De magával a főszereplő kislánnyal, Mariettával 

is fellelhetők az erős párhuzamok, amelyek közül a legegyértelműbb, hogy amikor 

a házimunka fortélyait és Olaszország művészeti remekeit magyarázza Lucynak, 

maestrinának nevezi a szerző, tanárnői szerepbe helyezi, míg ugyanezt sosem 

mondja ki Lucyra vonatkozóan, hiába tanítja egymást kölcsönösen a két lány. Emel-

lett Marietta egyszerre kiváló háziasszony és kiváló tanuló, ráadásul mindent egye-

dül végez, ahogyan Baccini is. 

Önmagán kívül, gyermekkorának néhány fontosabb női alakja is megjelenik 

árnyaltan az olvasókönyvek szereplőiben. Baccini édesanyja is beteges természetű 

volt, ahogyan Marietta anyja, Ester Demi. Erős párhuzam az önéletrajz és az olvasó-

könyv között, hogy mindkettőben szerepel egy „Assunta fejezet”, ami egy kedves, 

idősebb hölgyről szól, aki az édesanya ismerőseként látogatóba jár a családhoz, hogy 

beszélgessen és egyben tanítsa a család leánygyermekét. Baccini életében ez a hölgy 

L’Assuntina névre hallgatott, míg az olvasókönyvben signora Assunta néven jelenik 

meg, a róla szóló fejezet pedig a La visita della signora Assunta címet kapta. Ebben 

elsősorban Marietta magánéletéről beszélgetnek, barátairól, tanulmányairól, azon 

belül is, hogy otthon milyen könyveket olvas. Az olvasás szabadsága Marietta eseté-

ben is adott, mint Baccini gyermekkorában. Az édesapja soha nem írta elő, milyen 

könyveket forgathat a lánya, sőt, még hozott is neki a munkahelyéről olyan olvas-

mányokat, amelyek nem gyerekeknek íródtak. A történetben ugyanez a helyzet 

Marietta esetében is:  

Oh! leggo ben poco di fronte al bisogno che ne avrei: fra gli antichi, qualche pagina del 

Machiavelli o del Giambullari: fra i moderni le prose del Leopardi, il Manzoni e qualche 

buon romanzo che via via mi porta il babbo: de'poeti non leggo che i quattro nostri 
maggiori, le traduzioni del Maffei, e il Giusti. (BACCINI 1892, 47) 

Ez a részlet az olvasókönyvben egyfajta ajánlás funkcióját tölti be mind a tanulók, 

mind a szülők számára, hogy kiktől olvassanak a lányok a szabadidejükben, vala-



104 

 

mint példát mutat a szülők számára, hogy ne korlátozzák gyermekeik irodalmi for-

málódását. 

3.2. Emberi kapcsolatok, a barátság és a szerelem 

Az emberi kapcsolatokra rátérve, Baccini önéletrajzában említésre kerül mind a 

barátság, mind a szerelem témája. Felnőttkorban elsősorban a munkakapcsolatok-

ból származó barátságait helyezi előtérbe, mivel kislányként felettébb magányos 

volt, de kivételként boldog nosztalgiával emlékezik vissza egyetlen iskoláskori ba-

rátnőjére, Emmára, akivel egymásra találtak a tanulás iránti szeretetükben, hason-

lóképpen, mint az olvasókönyvben Marietta és Lucy. Önéletrajzi kötetében a szere-

lemről mélyre menően nem beszél, ahogyan házasságáról is éppen csak pár oldal 

született a könyvben, az is inkább tartózkodó szemléletű, leíró jellegű. Leginkább a 

tizenéves korára jellemző udvarlási kísérleteket meséli el.  

Az olvasókönyvben Mariettának ugyan nincs szerelme, de Lucy férjhez megy 

egy bizonyos signor Riccihez, aki márki címet visel apja után, tehát felettébb tehetős, 

befolyásos ember, nagyra tartja Lucy tanultságát és eszméit. E fiktív történetben 

talán Baccini kiélte vágyát egy sikeres házasság iránt, mintha ezzel az idilli képpel 

próbálta volna feledni a saját kudarcos házasságát, aminek pont amiatt lett vége, 

mert a férfi nem értette, nem értékelte és nem elégítette ki Baccini szellemi igényeit. 

Ezen túlmenően azonban példát is szolgáltathat a történettel a lányok számára, 

hogy egy boldog házassághoz nemcsak háziasszonyi, de intellektuális képességeiket 

is értékelő férfira van szükségük. 

Egy rövidke, kissé gúnyos hangvételű mondat is elhangzik a férfi-nő kapcso-

latról a lányok egyik beszélgetése során, amikor arról van szó, hogyan lehet megsze-

rettetni egy férfival az otthonlétet: „(…) per fare amare la casa ai nostri uomini ci 

vuole un po ' di malizia, un po ' di teriòla innocente (…)” (BACCINI 1892, 94). Vagyis 

szükség van egy kis női fortélyra, ami már azért is botrányos a korban, mert – bár 

bizonyosan beszéltek erről egymás között, zárt falak között a nők – nyíltan nem volt 

vállalható az ilyen mondat. Még nyomósabb indok azonban, hogy a történetben nem 

érett nőkről, hanem fiatal hajadon lányokról van szó, ráadásul egy iskolás leány-

gyermeknek szóló olvasókönyv lapjain. 

3.3. Oktatás 

Végezetül érdemes még kiemelni az iskolai és egyéni tanulással kapcsolatos 

áthallásokat. A bevezetőben Baccini nemcsak azt bírálja, hogy az előző két-három 

évtizedben nem született megfelelő olvasókönyv a leánygyermekek átfogó okta-

tására, de arról is beszél, hogy tapasztalatai szerint a nem megfelelő könyvek az 

egyik ok, amiért a gyermekek nem szeretnek iskolába járni, unalmasnak tartják az 

oktatást. A saját írásaival azonban változást tudott elérni a lányok szellemi és erköl-

csi formálása terén, amiről így ír: 

Anche il cuore, una volta si buono e gentile, ha fatto un cambiamento tutt'altro che 

vantaggioso. La giovane colta non si degna più delle amiche illetterate, trema quando 



105 

 

parla la mamma, per paura che alla buona donna sfuggano, nel calor del discorso, modi e 

frasi plebee. (BACCINI 1892, 7)  

Ugyanerre huszonnégy évvel későbbi önéletrajzában is joggal büszke. Az olvasó-

könyv bevezető történetének Ersiliája példaként szolgálhat arra, hogy a 19. század 

ideális leánya nem elégedhet meg azzal, hogy művelt legyen, női esszenciája egy 

részének továbbra is meg kell maradnia az otthonteremtésben: 

(…) peraltro sarebbe uno sbaglio l'incolparne la scuola, o i libri, o gli studi. L'istruzione, 

quand'è ben diretta, dev'esser luce che consola e non tenebra che sconforta; l'istruzione 

che toglie il povero all'abbrutimento dell' ignoranza, che gl'insegna coi doveri anche i 
diritti, che gli abbellisce la casa, che gli rende cara la vita della famiglia, quest' istruzione, 

bisogna convincersene, Rosa, è un benefizio, di cui non potremmo mai mostrarci grate 

abbastanza. (BACCINI 1892, 9-10) 

Baccini ezen életvezetési szemléletét és pedagógiai eszméjét tükrözi vissza az ol-

vasókönyv egésze, elsősorban Marietta, de Lucy személyén keresztül is. 

Ida Baccini az olvasókönyvében, a korban egyedülálló és felettébb modern mó-

don, több példát is hoz arra, hogyan lehet kiteljesedni bármely női szerepben. Ester 

Demi főállású háziasszony, Ida szobalány, Lucy fiatal feleség, Mistress Bounce pedig 

hiába házas, gyakorlatilag úgy éli az életét, mint egy egyedülálló nő, aki a munkájá-

nak szenteli magát: pont, mint Baccini. Mi a közös ezekben a női karakterekben? 

Mindannyian ugyanannyira boldogok a saját életüket tekintve. Az írónő olvasóköny-

ve 1880-ban jelent meg, az önéletrajza pedig 1904-ben, de az általuk közvetített üze-

net akár a mai, modern, 21. századi nő gondolatai is lehetnének. 

Összegzés 

A kritika a mára kissé feledésbe merült Ida Baccinit a vele kortárs nagy pedagógus-

írók mellett alapvetően ritkán kutatja, s csak ebből a tanítónői szerepből vizsgálja 

pedagógiai műveit. Pedig, a 112 kötetet számláló változatos életművével, közöttük az 

1904-ben, az olasz női önéletírás területén elsőként megjelent és a műfajban újító 

szellemű La mia vita. Ricordi autobiografici című önéletrajzát alapul véve, Baccini 

személye jóval többet rejt magában, mint egy firenzei tanítónő visszaemlékezései. 

Az egyéb, teljesen más műfajú műveivel összevetve az önéletrajzot, szembeötlő az 

életrajzi elemek áthajlása a szerző egyéb könyveibe. A jelen írásomban a már említett 

önéletrajz tükrében vizsgáltam az 1880-ban megjelent, lányoknak íródott La fanciul-

la massaia című olvasókönyvet. A vizsgálat során az önéletrajzban fellelhető na-

gyobb tematikai egységek kerültek párhuzamba az olvasókönyv szereplőivel és cse-

lekményével. 

Ida Baccini számára az önéletrajz nem csupán az önigazolás eszköze volt, 

hanem lehetőség arra, hogy üzenetének köszönhetően ő maga a női egyenjogúság 

szószólójává váljék. Az önéletrajzban bemutatott, tematikusan rendezhető élet-

események szemléletformáló hatással lehettek a női olvasókra, miközben jól tükrö-

zik, hogyan jelent meg a szerző mindennapjaiban a korban ritkának és furcsának 



106 

 

megítélt egyenjogúság iránti vágy szellemi, érzelmi és anyagi szinten is, sajátos élet-

formává alakítva Baccini elképzelését a nőről. Az ebből következő meggyőződéseit 

egyértelműen átültette pedagógiai munkásságába is a lányoknak szánt olvasóköny-

vein keresztül. Változatos írói bravúrral a tantárgyi oktatás mellett az erkölcsi neve-

lést is szem előtt tartotta: a számos kiszólás mellett minden szereplőt és cselek-

ményszálat ennek fényében alkotott meg, miközben a saját személye és élettör-

ténete köszön vissza a lapokon. 

Újító szellemisége az általa képviselt női mintában és írásainak karakterében 

érhető tetten. Különös helyet foglal ebből a szempontból életművében az Autobio-

grafia, amelyben az elbeszélő különböző életkorából adódó nézőpontváltozások jól 

igazodnak a tematikus fókuszok váltakozásához. A valóság és a retrospektív módon 

megalkotott fikció sajátos elegye az autofiction műfajához viszi közel a szöveget. A 

kiszólásokkal, lábjegyzetekkel, baráti levelek beemelésével pedig közelebb hozza 

olvasóközönségéhez a saját történetét, melyet – ahogyan a könyv bevezetőjében 

megfogalmazza – őszinte vallomásként és modellként szánt az utókor számára. 

Összegezve tehát: Ida Baccininek akár az életújtát, akár az életművéből itt kiemelt két 

művét tekintjük is, tagadhatatlan, hogy személye és munkássága úttörő erejű 

volt a saját korában. A szerző valóban megérett a felfedező újraolvasásra. A jelen 

dolgozat ezen az úton kívánta megtenni az első lépéseket. 

 

Irodalom 

ARGENZIANO, Rosa (2016), Così parla la buona giovinetta: questioni di morale e 

di lingua in “Come vorrei una fanciulla” di Ida Baccini, „Italiano LinguaDue”, 2016/1, 

269-295. https://air.unimi.it/handle/2434/444018  

(Utolsó megtekintés: 2024.04.12.) 

BACCINI, Ida (1892), La fanciulla massaia, Libro di lettura per le scuole elementari 

femminili superiori, Firenze, R. Bemporad & figlio,  

https://archive.org/details/lamiavitaricord00baccgoog/mode/2up 

(Utolsó megtekintés: 2025.01.04.) 

BACCINI, Ida (1904), La mia Vita: ricordi autobiografici, Roma-Milano, Societá 

Editrice Dante Alighieri di Albrighi, Segati E.C.,  

https://archive.org/details/lamiavitaricord00baccgoog/mode/2up 

(Utolsó megtekintés: 2025.01.04.) 

BACCINI, Ida (2002), Nuovi Racconti, Firenze, SAGA Egmont. 

https://www.barnesandnoble.com/w/nuovi-racconti-ida-baccini/1141674695 

(Utolsó megtekintés: 2025.01.13.) 

 

BELLATALA, Luciani (2013), Ida Baccini. Cento anni dopo, „Studi sulla formazione”, 

2013/2, 247-251.  

https://www.proquest.com/docview/1530413056/fulltextPDF/D5FCF28728544875

https://air.unimi.it/handle/2434/444018
https://archive.org/details/lamiavitaricord00baccgoog/mode/2up
https://archive.org/details/lamiavitaricord00baccgoog/mode/2up
https://www.barnesandnoble.com/w/nuovi-racconti-ida-baccini/1141674695
https://www.proquest.com/docview/1530413056/fulltextPDF/D5FCF28728544875PQ/1


107 

 

PQ/1?accountid=192066 (Utolsó megtekintés: 2025.01.13.) 

BLOOM, Karin (2015), Cordelia, 1881–1942: Profilo storico di una rivista per ragazze, 

Malmö, Stockholms Universitet. 

https://su.divaportal.org/smash/get/diva2:805358/FULLTEXT01.pdf 

(Utolsó megtekintés: 2024.04.12.) 

BOCCHI, Andrea (2014), Angelo De Gubernatis internazionalista. Come trovare 

una sposa e prendere un’idea, „Lares”, 2014/2, 305-337. 

https://www.jstor.org/stable/26233587?read-

now=1&seq=29#page_scan_tab_contents  

(Utolsó megtekintés: 2025.01.13.) 

CAMBI, Franco (2012), Letteratura per l'infanzia: per una lettura complessa della sua 

testualità (e della critica), „Studi sulla formazione”, 2012/2, 171-175. 

https://www.proquest.com/publiccontent/docview/1431280446/fulltextPDF/F9629

077A 23C408BPQ/1?accountid=192066&sourcetype=Scholarly%20Journals 

(Utolsó megtekintés: 2025.01.13.) 

CANTATORE, Lorenzo (2013), Né dottoresse né ignorantelle. Analisi pedagogica dei 

due testi “maggiori”: il Pulcino (1875) e La fanciulla massaia (1880), in FRANCO, 

Cambi (2013), Ida Baccini, cento anni dopo,ss Roma, Anicia, 113-128. 

https://iris.uniroma3.it/handle/11590/171838 (Utolsó megtekintés: 2024.11.12.) 

CANTATORE, Lorenzo (2014), Un’ identità femminile moderna. L’autobiografia di 

Ida Baccini, „Espacio, Tiempo y Educación”, 2014/1, 33-54.,  

https://www.redalyc.org/pdf/4774/477447179003.pdf  

(Utolsó megtekintés: 2025.01.05.) 

LEJEUNE, Philippe (1986), Il patto autobiografico, Bologna, Il Mulino, 

https://www.lingue.unito.it/avvisi/att/quo0.allegato.pdf  

(Utolsó megtekintés: 2025.01.15.) 

MARCHESE, Lorenzo (2021), L’autofiction In Fiction e non fiction. Storia, teorie e 

forme, a cura di Riccardo Castellana, Roma, Carocci, 183-206. 

MAGAZZENI, Loredana (2017), Operaie della penna. Donne e produzione educativo-

letteraria fra Otto e Novecento, Bologna, Alma Mater Studiorum-Università di 

Bologna. https://amsdottorato.unibo.it/7992/1/magazzeni_loredana_tesi.pdf  

(Utolsó megtekintés: 2025.01.13.) 

MARGALLIAN, Cathy (2019), Le voci di due educatrici alla fine dell’Ottocento: la 

francese Louise Michel (1830-1905) e l’italiana Ida Baccini (1850-1911), 

„Italogramma”, 2019/17. 1-19.  

https://matarka.hu/cikk_list.php?fusz=193681 (Utolsó megtekintés: 2025.01.13.) 

MONASTRA, Alessandra (2017), Un caso di cronaca linguistica per la scuola. Ida 

Baccini e le origini di Lingua Italiana, „Circula”, 2017/7, 43-66. 

https://www.erudit.org/en/journals/circula/2017-n5-circula06179/1079181ar/  

(Utolsó megtekintés: 2025.01.13.) 

https://www.proquest.com/docview/1530413056/fulltextPDF/D5FCF28728544875PQ/1
https://www.proquest.com/docview/1530413056/fulltextPDF/D5FCF28728544875PQ/1
https://www.jstor.org/stable/26233587?read-now=1&seq=29#page_scan_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/26233587?read-now=1&seq=29#page_scan_tab_contents
https://www.proquest.com/publiccontent/docview/1431280446/fulltextPDF/F9629077A23C408BPQ/1?accountid=192066&sourcetype=Scholarly%20Journals
https://www.proquest.com/publiccontent/docview/1431280446/fulltextPDF/F9629077A23C408BPQ/1?accountid=192066&sourcetype=Scholarly%20Journals
https://www.proquest.com/publiccontent/docview/1431280446/fulltextPDF/F9629077A23C408BPQ/1?accountid=192066&sourcetype=Scholarly%20Journals
https://iris.uniroma3.it/handle/11590/171838
https://www.redalyc.org/pdf/4774/477447179003.pdf
https://www.lingue.unito.it/avvisi/att/quo0.allegato.pdf
https://amsdottorato.unibo.it/7992/1/magazzeni_loredana_tesi.pdf
https://matarka.hu/cikk_list.php?fusz=193681
https://www.erudit.org/en/journals/circula/2017-n5-circula06179/1079181ar/


108 

 

MURATORE, Simona (2006), Pulcini e galline: Il pensiero di Ida Baccini tra 

pedagogia e femminismo, Chapel Hill, University of North Carolina 

https://core.ac.uk/download/pdf/210598115.pdf (Utolsó megtekintés: 2024.05.17.) 

PORCIANI, Ilaria (1983), L’industria dello scolastico, in PORCIANI, Ilaria (1981), Editori 

a Firenze nel secondo Ottocento atti del convegno, 13-15 novembre 1981, Gabinetto 

scientifico letterario di G.P. Vieusseux, Firenze, Olschki, 473-491. 

STELLIFERI, Paola (2022), I femminismi dall’Unità ad oggi, in SALVATICI, Silvia (2022), 

Storia delle donne nell’Italia contemporanea, Roma, Carocci, 79-107. 

 

 

https://core.ac.uk/download/pdf/210598115.pdf


109 

 

SZILÁGYI Edina 

A férjem tollából: ironikus autofikció Brunella Gasperini Il marito di mia 

moglie című írásában 

A tanulmányban Brunella Gasperini Il marito di mia moglie című novelláját elemzem a női 

írói identitás, az autofikció és az elbeszélői pozíció szempontjából. A férfihang mögé rejtett 

női szerzői nézőpont irónikus és önreflexív módon tárja fel a nemi szerepek, a családi dinamika 

és az írás aktusának összefüggéseit. A novella szerkezeti és stilisztikai eszközei révén újragon-
dolja a női tapasztalat irodalmi megjelenítésének lehetőségeit, miközben kritikusan viszonyul 

a hagyományos narratív hatalmi struktúrákhoz. 

 
Keywords: Brunella Gasperini, autofikció, irónia, női identitás, feminista irodalomkritika 

1. Bevezetés 

Brunella Gasperini (született Bianca Robecchi, 1918–1979) az olasz női irodalom és 

populáris kultúra egyik úttörő alakja volt. Újságíróként, publicistaként és próza-

íróként vált ismertté, különösen a „Novella” és „Annabella” női magazinokban pub-

likált munkái által. Ezek a rovatok és írásai nem csupán szórakoztatták a korabeli 

olvasókat, hanem egyúttal tükrözték és formálták az olasz társadalom változó női 

szerepeit az 1950-es évektől kezdődően. 1976-ban megjelent Storie d'amore, storie 

d'allegria1 című novelláskötetének történetei érzékenyen reflektálnak a korszak 

társadalmi és kulturális átalakulásaira, különösen a nők hétköznapi tapasztalataira.  

A második világháborút követő években Olaszország jelentős társadalmi és 

gazdasági változásokon ment keresztül. A gyors modernizáció, az iparosodás, az 

urbanizáció és a gazdasági növekedés új életformák és elvárások kialakulásához 

vezetett. A nők helyzete ezekben az években sajátos ellentmondások között formá-

lódott. Noha egyre több lehetőség nyílt meg előttük például az oktatásban, a munka 

világában vagy a közéletben, a hagyományos családi szerepek betöltésére irányuló 

társadalmi elvárások továbbra is erőteljesen meghatározták életüket és lehetősé-

geiket. A kor női tapasztalatait a „kettős teher” fogalmával írják le, amely szerint a 

                                                             
1 Brunella Gasperini Storie d'amore storie d'allegria című novelláskötete 1976-ban jelent meg a Rizzoli 
kiadó gondozásában. A kötet nyolc rövid történetet és három önéletrajzi ihletésű naplót tartalmaz, 

amelyek a mindennapi élet apró, de jelentőségteljes pillanatait örökítik meg. A novellákban a szerző a 
szeretet, a magány, a családi kapcsolatok és az egyéni identitás kérdéseit tárgyalja ironikus és 
szórakoztató stílusban. A naplók személyes hangvételűek, betekintést nyújtanak Gasperini családi 

életébe és mindennapjaiba. A kötet mottója: "Non c'è maggiore ribellione dell'allegria" ["Nincs nagyobb 
lázadás az vidámságnál"], amely jól tükrözi a mű hangulatát és mondanivalóját. Az Il marito di mia 

moglie című novella, amely a kötet első elbeszélése, különös jelentőséggel bír. Mint nyitó történet, 
nemcsak tematikailag vezeti be az olvasót a kötet világába, hanem struktúrájában is előkészíti a további 
elbeszéléseket. A férfi elbeszélői hang mögött rejlő valós női elbeszélő, aki egyben a szerző személyének 

kivetülése, a női tapasztalatok és identitás azon kérdéseinek vizsgálatára hívja az olvasót, amelyek a kötet 
többi történetében is visszaköszönnek (GASPERINI, 1976, 7-21). 



110 

 

nőknek egyszerre kellett megfelelniük a család és a társadalom elvárásainak, mi-

közben egyéni önállóságra, intellektuális és szakmai kibontakozásra is törekedtek2. 

Az olasz irodalomban, különösen a populáris irodalmat illetően, a női szerzők 

többnyire marginális helyet foglaltak el. Az irodalmi diskurzusokat férfiak uralták 

és a női tapasztalat gyakran elsikkadt vagy leegyszerűsített, sztereotipikus formá-

ban jelent meg. Ahogy azt Adriana Cavarero Tu che mi guardi, tu che mi racconti 

című művében kifejti, az identitás nem csupán egyéni, introspektív konstrukció, 

hanem elsősorban relációs természetű, amelyben az „én” úgy válik láthatóvá, hogy 

azt valaki más elmondja, elismeri, megérti. Gasperini épp ezt a „másik általi elbe-

szélhetőséget” valósítja meg írásaiban és újságcikkeiben is, amikor teret ad a női 

tapasztalatok megszólalásának, legyen szó fiktív szereplőkről vagy valódi olvasói 

levelekre épülő dialógusokról. Így Cavarero elméleti kerete rávilágít arra is, hogy 

Gasperini nem csupán ír a női identitásról, hanem társadalmi teret is nyit annak 

elbeszélésére és közösségi megosztására éppúgy, ahogy Cavarero példázza 

Sheherazade alakján keresztül a narratív önazonosság hatalmát és szükségességét 

(CAVARERO 1997, 153-165). 

Gasperini Storie d'amore, storie d'allegria című kötetében szereplő történetek 

érzékenyen ragadják meg és iróniával közvetítik azokat az apró, hétköznapi pillana-

tokat, amelyekben a nők újraértelmezik önmagukat, kapcsolataikat, szerepeiket. Az 

elbeszélés különösen termékeny terepe a kortárs autofikciós és feminista irodalom-

kritikai megközelítéseknek, mivel Gasperini úgy építi be saját életének elemeit a 

fikcióba, hogy közben egy férfi elbeszélői maszk mögé rejtve tematizálja a női alko-

tói identitás dilemmáit. A férfi narrátor lehetőséget ad arra, hogy Gasperini burkolt 

formában megmutassa a patriarchális társadalom normáit és a nőkkel szemben állí-

tott elvárásait. A férfihang mögött felsejlik a női alkotói szempont, amely a történet 

során egyre hangsúlyosabbá válik. 

A történet férfi narrátora ironikusan számol be saját házasságáról, frusztrá-

cióiról és elvágyódásáról, ám az elbeszélés előrehaladtával egyre nyilvánvalóbban 

érzékelhető, hogy a férfihang mögött valójában egy női elbeszélő/szerző irányítja a 

történet fonalát. A kérdés tehát, hogy ki írja a történetet, és ki mesélheti el azt? A 

férfi narrátori perspektíva és a női látószög között feszülő ellentét nem csupán iro-

nikus játszmát eredményez, hanem a női alkotás és identitás határait feszegető, 

mégis rejtve megbúvó diskurzust is megteremti. A férfi elbeszélői „álarc” lehe-

tőséget ad arra Gasperininek, hogy a női alkotói identitás és a társadalmi elvárások 

feszültségei a fikció szintjén is megjelenítse, ugyanakkor a narráció ironikus tónusa 

folyamatosan rámutat arra, hogy a női szerző önkifejezése mennyire nehezen illesz-

kedhet a domináns férfi nézőpontokhoz. 

                                                             
2 Hartsock 1983-ban megjelent művében több helyen is foglalkozik a "kettős teher" fogalmával, amely 

gyakran a női munkavállalók helyzetére utal, akik egyszerre próbáltak lavírozni a családi és a munkahelyi 
kötelességek között (vö. HARTSOCK, 1983). 



111 

 

Gasperini írásai nemcsak a nők hétköznapi életét ábrázolják, hanem reflek-

tálnak a női alkotói szerepekre is, különösen az irodalom, a házasság és az identitás 

határvonalain. Néhány írása előrevetíti a kortárs autofikciós irányzatokat, ahol az 

író személyes élményei és a fikció határvonalai elmosódnak, a narratív konstrukciók 

pedig lehetőséget biztosítanak a feminista diskurzusok erőteljes érvényesülésére. 

Az irodalmi művek és a társadalmi közeg közötti szoros összefüggés Gasperini 

írásaiban is tetten érhető. Ezek a szövegek azt mutatják meg, hogyan tudják a női 

szerzők megfogalmazni és megjeleníteni saját tapasztalataikat egy olyan társada-

lomban, ahol a patriarchális normák sokszor nem biztosítanak számukra megfelelő 

megszólalási teret. Az autofikció ebben az összefüggésben nem csupán a személyes 

élmények megosztásának eszköze, hanem lehetőséget ad arra is, hogy a női identi-

tás és társadalmi szerepek új megvilágításba kerüljenek. A szerző ironikus vagy ön-

reflexív hangja gyakran megkérdőjelezi a megszokott normákat és teret nyit azok 

kritikus újragondolására (MILLER 1994, 1-12). 

2. Autofikció és önábrázolás Brunella Gasperini prózájában 

Az autofikció („autofiction”) kifejezés Serge Doubrovsky 1977-ben Fils című regé-

nyének hátoldalán szerepelt először. A kifejezéssel egy olyan elbeszélői formát jelölt 

a szerző, amelyben az „én” egyszerre valós és fiktív, a szerző, az elbeszélő és a főhős 

között elmosódnak a határok (vö. DOUBROVSKY 1977). Az autofikció lényege nem 

pusztán az önéletrajziság, hanem az a paradox aktus, amelyben a személyes tapasz-

talat írás közben átalakul, stilizálódik, esetenként ironikusan torzul. Az „én” szere-

pet játszik és közben reflektál arra, hogy szerepet játszik (vö. LEJEUNE 2003, 61-62). 

Az autofikciónak az olasz irodalomban is jelentős hagyománya alakult ki, külö-

nösen a 20. század második felétől kezdve. Az 1970-es évektől megjelennek azok a 

művek, amelyek már nem pusztán vallomásos hangvételben, hanem játékosan, 

önreflexíven és gyakran ironikusan dolgoznak az életrajzi háttérrel. A társadalmi és 

kulturális változások, különösen a női önrendelkezés fokozatos térnyerése fontos 

szerepet játszottak abban, hogy az olasz irodalomban a női szerzők is egyre gyakrab-

ban fordultak az autofikció eszköze felé (vö. GÜNSBERG 1996), amelyet sokszor azért 

választottak, mert ez tette lehetővé számukra a személyes történet és a kollektív 

tapasztalat összeolvasztását. A cél nem az öncélú magamutogatás volt, hanem a női 

szubjektum láthatóvá tétele, az „én” felszabadítása a hagyományos reprezentációs 

sémák alól (vö. SALLENAVE 1991). A női szerzők gyakran ironikus, kettős tekintetű 

narrációt alkalmaznak az autofikciós műveikben, amely lehetőséget nyit arra, hogy 

egyidejűleg ábrázolják önmagukat belülről és kívülről, miközben tematizálják az 

írás aktusát, mint önértelmezési folyamatot (vö. RICH 1972, MULVEY 1975, SMITH 

1987). 

Brunella Gasperini Il marito di mia moglie című elbeszélése kiváló példája a 

szerepjátékon alapuló írásmódnak. Az elbeszélés egyes szám első személyű narrá-



112 

 

tora az írónő „férje” egy tudatosan megalkotott fiktív figura, akinek a hangján ke-

resztül az írónő önmagát, mint házastársat, partnert és társadalmi szereplőt jeleníti 

meg. Ez a „rejtett” nézőpontváltás különösen hatásos narratív megoldás, hiszen a 

női tapasztalat egy férfi nézőpontjából tárul fel, amely nem törekszik hiteles férfi 

identitás megalkotására. Ehelyett önreflexív és gyakran ironikus távolságot tart, 

amely nem csak a női szerepek konstruáltságára mutat rá, hanem ugyanakkor a 

férfi-elbeszélő szerepét is megkérdőjelezi. Az írónő olyan elbeszélői technikát alkal-

maz, amely az álarc mögé megbújva teremt lehetőséget önértelmezésére, miközben 

a férfi narrátor alakja nem leplező, épp ellenkezőleg, kiemel bizonyos társadalmi és 

identitásbeli kérdéseket. A narráció ugyanakkor genette-i terminológiával élve belső 

fokalizációval él, azaz az eseményeket a férfi narrátor szemszögéből látjuk, miköz-

ben a szöveg ironikus túlzásai és önleleplező gesztusai folyamatosan érzékeltetik a 

szerzői kontroll jelenlétét. A férfihang így nem pusztán a női önreflexió közvetítője, 

hanem karikaturisztikus módon önmaga leleplezője is (vö. GENETTE 1996). Gaspe-

rini ezzel a megoldással lehetőséget teremt arra, hogy a saját élethelyzeteit kívülről 

a férfi-narrátor perspektíváján keresztül egy álarc mögül kitekintve mutassa meg, 

de mégis hiteles hangon szóljon önmagáról. Ugyanakkor ironikusan reflektál saját 

társadalmi szerepeire is. A címválasztás egyértelmű utalás Pirandello azonos című 

novellájára, amely szintén a férfi-nő kapcsolatokat és a társadalmi szerepek kérdé-

seit ironikus módon vizsgája.3 

Az elbeszélő panaszkodása, zavarodottsága és fásultsága valójában a nő ref-

lexiója arra, milyen narratív sémák közé ragadhat be egy házasság és hogyan válhat 

karikatúrává a férfinézőpont. 

Az elbeszélés nyitó sora („Sono qui al bar, come ogni sera da una settimana” 

[„Itt ülök a kocsmában, mint ahogy egy hete már minden este”]; GASPERINI 1976, 7) 

már önmagában is ironikus önreflexió. A narrátor elmondása szerint ő „csak pihen-

ni akar” a bárban, mégis hamarosan világossá válik, hogy sokkal inkább a házasság 

és az önmagáról való beszéd egyre nehezebb terhe előli menekülésről van szó. A 

fiktív férfi-narrátor személyes krízise így válik a szerző önreflexiójának kivetülésévé 

a házasság, a női láthatóság és az elbeszélés korlátairól. Gasperini nem pusztán el-

beszéli a házasságban megélt kiüresedést, hanem irodalmi formába önti azt a sze-

repjátékot, amelyben a nők gyakran kénytelenek élni, a másik (a férfi) által értel-

mezett és elbeszélt pozícióban. 

Az autofikciós olvasatot megerősíti az is, ahogy már az előbbiekben szó volt 

róla, hogy Gasperini írásai gyakran erősen önéletrajzi ihletésűek. Egy 1974-es 

könyvajánlójában maga is utal arra, hogy történetei valós személyekről mintázott 

alakokból születnek: „In ogni storia che racconto, infatti, l’ambiente e i personaggi 

sono tutti presi dalla realtà, sono parte della mia vita, dei miei ricordi, della mia 

                                                             
3 Az álarcos elbeszélés egyik klasszikus előzménye Luigi Piandello Il marito di mia moglie című novellája 

(1903), melyre Gasperini műve egyértelmű utalás. E párhuzam ironikus jellege a női tapasztalat 
újraértelmezésére irányítja a figyelmet. 



113 

 

esperienza di giornalista, di madre, di amica dei giovani”4 (GASPERINI 1974). Külö-

nösen jellemző rá, hogy való életbeli férjét és családtagjait gyakran metafigurákként 

jeleníti meg történeteiben. Ez a gyakorlat az Il marito di mia moglie esetében is 

feltételezhető. Az elbeszélő férfi alakja valószínűsíthetően nem csupán irodalmi esz-

köz, hanem egy ironikusan megformált „maszk”, amelyen keresztül a szerző reflek-

tál saját házasságára és párkapcsolati tapasztalataira. 

Gasperini írásmódja tehát nem a klasszikus önéletrajzi vallomás formáját ölti 

magára, hanem egy összetettebb narratív konstrukciót, amelyben az „én” elrejtőzik, 

álarcot ölt és éppen ezáltal válik láthatóvá. 

Az olasz irodalomban a hetvenes évektől kezdődően indult el az az irodalmi és 

társadalmi törekvés, amely a női tapasztalatot nem csupán ábrázolni, hanem meg-

érteni és újrafogalmazni kívánta. A női életutak, az identitáskeresés, illetve a női 

test és női írás összefüggéseinek problematikája került a művek fókuszába (vö. 

GÜNSBERG 1996, 3-275). Brunella Gasperini egyedülálló pozíciót foglal el ebben az 

irodalmi közegben. Bár írásait a kritika sokáig „populáris” irodalomként kezelte, 

főként a női magazinokban való megjelenésük miatt, az utóbbi években egyre na-

gyobb figyelmet kap írásmódjának társadalmi és esztétikai jelentősége. Az Il marito 

di mia moglie ennek az írói gyakorlatnak az egyik legérettebb példája. Olyan szöveg, 

amely egyértelműen autofikciós vonásokkal rendelkezik, mégis távol tartja magát 

az önéletrajzi vallomásosságtól. 

A férfi narrátor múltba révedései felidézik fiatalkori hódításainak emlékét, a 

feleséggel való első találkozás komikus részleteit, de felszínre kerülnek a gyerekne-

velés abszurd mozzanatai is. Ezek mind ismerős világot idéznek fel az olvasóban, 

amelyet Gasperini más írásaiból is jól ismerhet. Az írónő több novellájában és pub-

licisztikai szövegében, így az Una donna e altri animali című utolsó regényében is 

gyakran utal a családi élet és az írás összeegyeztetésének nehézségeire, a gyerekek 

konstans jelenlétére az alkotás során, vagy éppen a női kreativitás térbeli és időbeli 

korlátaira (vö. GASPERINI 1978). Az Il marito di mia moglie esetében ez különösen 

erőteljesen jelenik meg. A feleség négygyermekes családanya, aki emellett sikeres 

író is. A történetből kiderül, hogy az alkotás-írás folyamata gyerekricsajban, felfor-

dulásban, gyakran a konyha és a nappali között lavírozva történik. A férj panaszai 

és megjegyzései mögött így egy mélyebb tapasztalati valóság sejlik fel. Az a fajta 

alkotói lét, amely nem a hagyományos, az ihletés csendjében zajlik, hanem a hétköz-

napok kaotikus ritmusában. Az olvasó azonban hamar ráeszmél, hogy ez a férfi-

hang, bár magabiztosan uralni látszik az elbeszélést, mégis hamisan cseng. A törté-

netben íróként megjelenő feleség alakja, minden karikírozott ábrázolás ellenére is 

egy határozott, autonóm és produktív személyiségként bontakozik ki. Az olvasóban 

egyre erősebb a gyanú, hogy a nő alakja nem passzív tárgy, hanem ironikus módon 

                                                             
4 „Valóban, minden történetben, amit elmesélek, a környezet és a karakterek mind a való életből 

származnak, az életem- és az emlékeim részei, újságírói és anyai tapasztalataimból, és a fiatalokkal való 
kapcsolataimból erednek.” 



114 

 

maga az elbeszélés valódi felelőse: „Ci farò su una novella” („írok belőle egy novel-

lát”) – mondja a történet végén, mintegy visszabitorolva a narrátori hangot és az 

elbeszélés fölötti irányítást (GASPERINI 1976, 21). 

Ez a fajta írói stratégia a női szubjektumot nem egységes entitásként, hanem 

mint sokféle szerep és identitás metszéspontját értelmezi. A férfi elbeszélő ironikus 

hangja ambivalens érzéseket kelt az olvasóban, és egyszerre vált ki komikus hatást 

és empátiát az elbeszélés tárgya iránt, miközben a szöveg teret ad a női tapasztala-

tok árnyalt és kritikus megjelenítésének. A férfi „szemüvegén” keresztül látjuk a női 

szerző saját világát. 

3. Ironikus férfihang és elbeszélői maszk. Az Il marito di mia moglie szerkezeti 

és stiláris sajátosságai 

Láthattuk, hogy Brunella Gasperini novellájának egyik legeredetibb és legérdeke-

sebb jellemzője az elbeszélői pozícióban nyilvánul meg. A férfi narrátor hangja végig 

meghatározza a szöveg ritmusát. Váltakozik a nosztalgia, a szarkasztikus gúny, a 

sértett önsajnálat és az elvágyódás tónusai között. A novella nyitó mondatai azonnal 

megalapozzák ezt az ambivalens, ironikus alapállást („Sono qui al bar, come ogni 

sera da una settimana”), majd a saját hétköznapi nyomorúságán való merengést: 

„[...] Il mio ufficio è uno schifo, la morte civile di un uomo” [„Az irodám egy förte-

lem, egy férfi társadalmi halála”] (GASPERINI 1976, 7). A „társadalmi halál” túlzó és 

teátrális kijelentése már önmagában is a karakter karikatúraszerűségét erősíti. Az 

irónia így nyelvi-stiláris elemként is funkcionál, de egyúttal lebontja a hagyomá-

nyos, tekintélyelvű férfi elbeszélői szerepet és megkérdőjelezi annak hitelességét. A 

feleség, akit a narrátor férj időnként „Dante Alighieri”-ként emleget, aki írás közben 

„síruhát” ölt magára, amely – meggyőződése szerint – mágnesként bevonzza az írói 

ihletet. Ez a groteszk motívum egyszerre vicces és elgondolkodtató metaforája a női 

írás kisajátított, rituális terének, amelyből a férfi elbeszélő kiszorul. 

A férfi-női szerepek és a család dinamikájának paródiája a novella egészét át-

szövi. A férj szinte sosem érti, mi történik otthon. A szövegben állandóan „come 

dieci persone” [„tíz embernyit kitevő”] túlzásként jelennek meg a gyerekek, a ricsaj, 

a káosz, és mindez az elbeszélő hiperbolikus világértelmezésének része. Ezzel szem-

ben az írónő-feleség, bár kaotikus, rendezetlen, hanyag, mégis határozott és sikeres, 

aki a családi káosz közepette is képes írni, alkotni, olvasói levelekre válaszolni, és 

ezzel egyre inkább kisajátítja azt a szimbolikus teret, amelyet a férj korábban a ma-

gáénak gondolt. A férfi nem hős, nem áldozat, sokkal inkább saját életének tragi-

komikus túlélőjeként jelenik meg.  

A retorikai túlzások, a panaszkodó monológok groteszk túlhangsúlyozása vé-

gig jelen vannak a szövegben. A férfi elbeszélő a saját világát szeretné kontrollálni, 

legyen szó a munkahelyéről, a házasságáról vagy a nosztalgikus női ideálokról. Ám 



115 

 

ezek a törekvések rendre kudarcba fulladnak. Az elbeszélő emlékei közti csapon-

gása, a fiatalkori hódításai, a szabad élet iránti nosztalgiája mind egy torz tükrön 

keresztül jelennek meg.  

Különösen árulkodó az a jelenet, amikor férfi szinte elcsábul a presszó fiatal 

pénztárosával, Florettával folytatott flörtje során, ami a férfi fiatalkorának újraéle-

dését ígéri. Ám a pillanat komikumba fullad, amikor a fiatal nő dedikált fényképet 

kér a feleségről: „Vorrei una foto di sua moglie, con l’autografo” [„szeretnék egy 

dedikált fotót a feleségéről”], kibillentve ezzel a férfit addigi hatalmi helyzetéből. 

Amikor a férfi már-már romantikus lépésre szánná el magát, azzal szembesül, hogy 

a fiatal nő valójában a felesége, az írónő rajongója: „Come sa che sono il marito di 

mia moglie?” [„honnan tudja, hogy a feleségem férje vagyok?”], kérdezi megrendül-

ten. A férfi saját történetének hőseként szeretne tetszelegni, de szembesül vele, hogy 

valójában csak Minni Liccioli férje, az írónő „toldaléka”. Ez a felismerés nemcsak a 

férfi személyes szerepét kérdőjelezi meg, hanem az egész elbeszélői pozícióját. A 

történet egy pontján a narrátor megjegyzi: „Me ne frego delle tue novelle!” [„teszek 

a novelláidra!”] (GASPERINI 1976, 16). Ezzel a dühkitöréssel valójában elismeri saját 

kiszolgáltatottságát, hiszen tudja, hogy a felesége irodalmi tevékenysége formálja 

meg közös életük irodalmi lenyomatát. Gasperini mesterien játszik az elbeszélői 

pozícióval. Az önirónia és a fokozatos önleleplezés révén a férfi alakja dekonstru-

álódik, mivel saját szerepét is folyamatosan megkérdőjelezi. Valójában nem több, 

mint puszta maszk, amely mögül a női szerző hangja szólal meg. A férfi, aki eddig 

azt hitte, hogy uralja a történetet, egyre inkább mellékszereplővé, végül pedig a fele-

ség egyik novellájának tárgyává redukálódik. Az utolsó jelenetben, amikor a feleség, 

hangjában gúnnyal, nevetve megjegyzi, hogy „ci farò su una novella” [„írok belőle 

egy novellát”], a nő egyetlen mondata átbillenti a történetet, magához ragadja a szót 

és ezzel az önreflexív gesztussal átértelmezi a férfi addigi narrációját. A férfi így 

nemcsak a cselekmény szintjén, hanem irodalmi és szerkezeti értelemben is elve-

szíti uralmát a narratív matéria fölött.  

A szerkezeti dinamika is ezt a dekonstrukciót szolgálja. A jelen idejű cselek-

mény – a férfi esténkénti „menekülése” a bárba –, visszatekintésekből, emlékfoszlá-

nyokból és fantáziaképekből áll össze. A feleséggel való első találkozás, a gyerekne-

velés abszurd jelenetei („borotalco nella formaggiera” [„hintőpor a sajtreszelőben”], 

„Gianna scium, mamma scium” stb.), a már említett „mágnes”, amely vonzza az 

ihletet, mind egy szatirikus, de szeretetteljes világkép részei. 

A mindenütt jelenlévő irónia mellett más stiláris jegyek is kiemelkedő szerepet 

játszanak a szövegben. Ilyenek az ismétlődő szóképek, a fokozás: „rideva come dieci 

persone che ridono” [„úgy nevetett, mint tíz ember, amikor együtt nevet”], „pirata 

mal riuscito” [„félresikerült kalóz”], „nuvola” [„felhő”], amelyek egyszerre fokozzák 

a szöveg játékosságát és humoros tónusát. Emellett a gyakori közvetlen kiszólások 

az olvasó felé egyfajta bizalmas, szinte levelezői narrátor pozíciót eredményeznek. 

Ez a stílus emlékeztet Gasperini újságírói gyakorlatára is, különösen az „Annabella” 



116 

 

hasábjain vezetett levelezőrovatok írásaira, ahol szintén humorral, empátiával és 

önreflexióval válaszolt a női olvasók kérdéseire (vö. TOMMASO 1999, 207-227). 

A történet kibontakozásával az olvasó számára nyilvánvalóvá válik, hogy az 

elbeszélő valójában a saját szavait és gondolatait sem képes komolyan venni. Az öni-

rónia azonban végső soron mélyebb önismerethez vezeti a férfit. A visszatérő 

„nuvola” (felhő) motívum például a szerelem lírai, nosztalgikus jelképeként jelenik 

meg: „È così che mi frega. Sento alezziare intorno a me qualcosa che assomiglia 

pericolosamente a quella famosa nuvola” [„Így szokott csőbehúzni. Érzem, ahogy 

valami itt ólálkodik krülöttem, valami, ami gyanúsan vészesen hasonlít arra a híres 

felhőre”] (GASPERINI 1976, 13). E metafora révén a férfi nemcsak a feleségéhez tér 

vissza, hanem a saját érzelmi valóságához is. 

A narráció stílusát tehát az irónia, az ismétlés, az önreflexió és a túlzás jellemzi. 

Ezek mind hozzájárulnak ahhoz, hogy az olvasó ne fogadja el automatikusan a férfi 

nézőpontját, hanem megkérdőjelezze annak hitelességét. Így válik lehetővé, hogy a 

női szereplő – bár az ő hangja közvetlenül nem szólal meg – mégis egyre inkább 

központi pozícióba kerüljön, így nemcsak tárgya lesz az elbeszélésnek, hanem szer-

zője is a történetnek. Ez a formai truvaille azonban nem pusztán narratív játék, ha-

nem a női szerzői pozíció irodalmi megerősítése is. Gasperini azáltal, hogy férfi álarc 

mögé bújva mutatja be a saját maga (női) hétköznapjainak, az alkotásnak, a család 

és az önmegvalósítás támasztotta kihívásoknak történéseit, valójában a női hang 

artikulálásának egy különösen árnyalt formáját hozza létre. A férfihang itt nem el-

nyomja, hanem szolgálja a női szerző szándékát, amely ironikus torzítása révén épp 

a női tapasztalat érvényesítését segíti elő. 

4. Il marito di mia moglie mint női önreprezentáció 

A Il marito di mia moglie című novella nem csupán a házasság és családi élet ironi-

kus tükrét kínálja, hanem egy összetett önábrázolásként is olvasható. A női fősze-

replő, aki a férj ironikus és néha frusztrált narrációján keresztül válik láthatóvá, 

Brunella Gasperini önéletrajzi írói alakjának áttételes megjelenítése. Az autofikció 

eszközeivel élve Gasperini úgy tematizálja saját szerepeit anyaként, feleségként, író-

nőként, hogy közben megőrzi a játékosságot és a stilisztikai távolságtartást. 

A női írói identitás a novellában nem egy magasztos, elszigetelt szerepként 

jelenik meg, hanem egy kaotikus, zajos, hétköznapi térben gyökerezik. A feleség a 

nappali egyik sarkában ír, miközben két vattapamaccsal a fülében („due batuffoli di 

cotone nelle orecchie” [„két vattapamacs a fülekben”]) próbálja kizárni a gyerekek 

zaját. Ez komikus, mégis szívszorító ábrázolása annak, hogyan próbál egy nő alkotni 

a hagyományosan nem írásra szánt háztartási térben. A „mágnes hatású” piros zok-

ni és a síoverál, amelyek „bevonzzák az ihletet”, szintén szatirikus eszközként van-

nak jelen. Egyszerre utalás a női írás irracionalitásként való társadalmi megítélésére 

és az írás fizikai, testhez kötött valóságára. 



117 

 

Ez az írói pozíció Gasperini esetében nem valamiféle elvont alkotói elszigete-

lődés, hanem mélyen beágyazott a női test, az anyaság és a házimunka valóságába. 

A novella megmutatja, hogyan fonódnak össze a női lét különböző aspektusai, mint 

a gyereknevelés, írás, fizikai kimerültség, mentális túlterheltség egy olyan kreatív 

térben, amely egyszerre korlátoz és felszabadít. Az olyan komikus képek, mint az 

„anticotone per il rumore” [„csendtompító vattapamacs”], a „borotalco nella for-

maggiera” [„hintőpor a sajtreszelőben”] vagy az „arrosti bruciacchiati” [„odaégetett 

sültek”] nem csupán az elbeszélés humorforrásai, hanem mélyebb jelentésréteget 

is hordoznak. Ezek a mindennapi élet fizikai, testközeli tapasztalatait sűrítik ma-

gukba. Azt a sajátos valóságot tükrözik, amelyben az alkotó nő nem tudja szét-

választani írói munkáját a háztartás, az anyaság és a női test hétköznapi műkö-

désétől. Ezek a részletek egyszerre idézik a fáradtságot, a figyelem megosztottságát 

és az ebből fakadó groteszk helyzeteket, amelyekben a kreativitás és a fizikai valóság 

egymás mellett, gyakran egymással ütközve léteznek. Gasperini írásában ezek iro-

nikus, mégis érzékeny formában jelenítik meg, milyen testi és mentális közegben 

születik meg az alkotás női tapasztalata.5 

Az autofikció itt nemcsak önéletrajzi elemek jelenlétét jelenti, hanem a szerzői 

öndefiníció és az irodalmi identitás újrarendezését is. Gasperini nem csupán „magát 

írja meg”, hanem a női írás lehetőségeit és határait tematizálja a férfihang álarca 

mögött. Az elbeszélés végén a feleség, miközben „novellává formálja” a férje kiro-

hanását, nemcsak irodalmi hatalmat gyakorol, hanem azt is megmutatja, hogy a női 

alkotás érvényes, autonóm aktus, még akkor is, ha egy rendetlen és gyerekzsivalytól 

hangos konyhában, játékokkal teli nappaliban zajlik. Az írás tehát nemcsak az önki-

fejezés, hanem az önteremtés eszköze is. Gasperini hősnője nem menekül el a való-

ságból, de nem is tudna, így éppen e valóságot fordítja át irodalommá. 

A feleség „ci farò su una novella” [„ebből írok egy novellát”] megjegyzése külö-

nösen fontos, ugyanis ezzel írja újra a történetet, amelyet látszólag a férfi mesélt el. 

Az elbeszélés végén kiderül, hogy a férfi hangja nem önállóan működik, hanem esz-

köz. Egy ironikus, mégis mélyen komoly megerősítése annak, hogy az irodalom a 

női tapasztalat hétköznapi tereiben születik. 

                                                             

5A korábbiakban már említett „kettős teher” fogalma arra a gyakran láthatatlan, mégis állandó nyomásra 
utal, amely a nőket egyszerre terheli a fizetett munka és a háztartás, illetve a gondoskodás területén. Ez 
a megosztottság nem csupán gyakorlati nehézségeket okoz, hanem a női identitás megélését is 
meghatározza: az önértelmezés folyamatos egyensúlyozásként jelenik meg a társadalmi elvárások és a 

személyes tér között. A feminista elméletek hangsúlyozzák, hogy ez a helyzet nem egyéni élethelyzetekből 
adódik csupán, hanem mélyen gyökerezik a patriarchális társadalomszerkezetben, amelyben a munka és 

a gondoskodás terhei továbbra is aránytalanul oszlanak meg (WOOD 2003, 231-244). Gasperini humorral 
és öniróniával dolgozza fel ezt az ambivalenciát. Hősnői és narrátorai egyszerre próbálnak megfelelni az 
elvárásoknak és reflektálni azok abszurditására. 



118 

 

5. A férfi maszk lehullása. A hatalmi pozíciók, a patriarchális szerep 

dekonstrukciója és a női szubjektum megerősítése 

Az Il marito di mia moglie egyik legizgalmasabb narratív vonása az a folyamat, 

amelynek során a látszólag domináns, ironikus, cinikus, kiábrándult férfi narrátor 

fokozatosan elveszíti kontrollját – nemcsak a cselekmény, hanem a saját narratív 

identitása fölött is. Brunella Gasperini nem pusztán egy fiktív férfi karaktert alkot, 

hanem ironikus tükröt tart a patriarchális normák és a férfi identitás elé. Ez a de-

konstrukció, amely a férfielbeszélői maszk rétegeit lerántja, kulcsfontosságú a szö-

veg feminista és autofikciós jelentésrétegeinek értelmezéséhez. A férfi elbeszélő sza-

vaiban ott bujkál a nosztalgia, a sértettség és a saját szerepéből fakadó frusztráció, 

de mindez egyre inkább ironikus önleleplezéssé válik. 

A novella kezdetén a férj úgy pozicionálja magát, mint az események elszenve-

dője, aki a munkahelyén megalázott alkalmazott, otthon elhanyagolt férj, akinek 

nincs nyugalma, szabadsága, inspirációja, és akit a családi élet nehézségei, nyűgjei 

megtörnek. Ez a panaszáradat azonban hamar áttetszővé válik, ahogy az olvasó 

felfedezi, mennyire önellentmondásos a férfi mondandója. Az állandó retorikai túl-

zások használatával, mint „sono stufo come venti persone stufe” [„torkig vagyok, 

mint húsz ember együtt, akinek elege van”] épp a saját sértett férfiasságát teszi 

nevetségessé.  

A férfi megpróbálja visszaszerezni elveszett önazonosságát a fiatal és mutatós 

Florettával való flörtöléssel. Ám ez az illúzió hamar szertefoszlik. Kezdeti fölénye, 

iróniája és kontrollvágya önmaga ellen fordul. Saját szavai leplezik le kiszolgálta-

tottságát, esetlenségét és szeretetéhségét. A visszatérés az családi fészekbe már nem 

az ő döntése, hanem egyfajta rezignált beletörődés, sőt, annak felismerése, hogy az 

érték, amit keres, épp ott van, ahonnan menekülni próbált. A novella végén a fele-

ség, aki a történet során végig passzív háttérszereplőként volt jelen, a végén szerzői 

státuszba emelkedik. Ezzel a szöveg belép abba az önreflexív elbeszélői térbe, ahol 

nem az a kérdés, hogy mi történik, hanem az, hogy ki meséli el a történetet. 

Gasperini azt mutatja meg, hogy a női szerzői pozíció még ha egy férfihang 

mögé bújtatva is képes visszavenni a narratív kontrollt. A nő nemcsak szereplője, 

hanem alakítója is a történetnek, és ezzel együtt a férfihang is a női írás eszközévé 

válik. A női szubjektum tehát szerzőként is megerősödik. Ez a fordulat pedig össz-

hangban áll azokkal a feminista elméletekkel, amelyek szerint a nőknek nem csupán 

az irodalmi reprezentációban, hanem az elbeszélés kontrolljában is új pozíciót kell 

elfoglalniuk (vö. CIXOUS 1975; MILLER 1981). 

Gasperini ezzel a megoldással világosan megmutatja, hogyan válik érvényte-

lenné a patriarchális beszédmód és miként alakul át a nő az irodalom aktív és auto-

nóm alakítójává. Ez az átalakulás Judith Butler performativitás-elméletének irányá-

ba is mutat, ahol a szubjektum identitása nem előre adott, hanem a társadalmi sze-

repek újraírása révén jön létre (vö. BUTLER 1990). 



119 

 

7. Összegzés: a visszanyert női narratíva 

Láthattuk, hogy Brunella Gasperini az Il marito di mia moglie férfi elbeszélői hangja 

mögé rejtőzve egyszerre reflektál a saját szerepeire, mint író, anya, feleség, és 

kérdőjelezi meg a női tapasztalatok marginalizálását az irodalmi kánonban. Az 

önmaga alteregójaként megrajzolt feleség minden rendetlenségével, nyűgével és 

groteszk szertartásosságával együtt épp annak az új női szerepnek a megtestesítője, 

aki egyszerre képes alkotó, gondoskodó, káoszban élő módon létezni, ugyanakkor 

mégis produktív maradni. 

A férfi identitás leépülése, az irónia fokozódása és a visszatérés gesztusa nem-

csak a történet ívét, hanem az elbeszélés mögött húzódó hatalmi dinamika átren-

deződését is megmutatja. Az, hogy az írónő feleség a novella végén az írás aktusával 

reagál a férj által elbeszélt történetre, nem csupán a szöveg csattanóját, hanem an-

nak teljes átértelmezését is adja. A férfi által elmesélt történetet valójában egy női 

szerző komponálta, így a férfihang pusztán szócső és maga az elbeszélés is csak 

eszköz, amelynek a női hang visszavétele és megerősítése a célja. Ezzel Gasperini 

belép abba az irodalmi hagyományba, amely az önreprezentáció és az autofikció 

eszközeivel tematizálja a női identitást és annak elbeszélhetőségét. Az Il marito di 

mia moglie nem csupán a női írás és női nézőpont elismerése, hanem egyfajta iro-

dalmi visszavágás is a férfi dominanciájú narratívák világában: a női tapasztalatok, 

a női alkotás és a női történetek nem csupán érvényesek, hanem szükség is van 

rájuk. Ez a felismerés teszi Gasperini művét ma is aktuálissá. 

 

Irodalom 

GASPERINI, Brunella (1976), Il marito di mia moglie, in UŐ, Storie d’amore, storie 

d’allegria, Milano, Rizzoli, 7-21. 

GASPERINI, Brunella (1978), Una donna e altri animali, Milano, Rizzoli. 

 

BALDUCCI, Federica (2011), Rethinking Romanzo Rosa.The first person narrator and 

changing gender roles in Brunella Gasperini’s Rosso di sera, in „Italian Studies in 

Southern Africa/Studi d'Italianistica nell'Africa Australe” 24, no. 1, 1–13. 

BUTLER, Judith (2004), A nemi zűrzavar. A feminizmus és az identitás aláásása, ford. 

SZENT-IVÁNYI Fanni, Budapest, Typotex Kiadó. 

CAVARERO, Adriana (1997), Tu che mi guardi tu che mi racconti, Milano, Feltrinelli. 

CIXOUS, Hélène (2006), A Medúza nevetése, ford. KŐVÁRY Zsuzsa, Budapest, 

L'Harmattan. 

DOUBROVSKY, Serge (1977), Fils, Paris, Gallimard. 

GENETTE, Gérard (1996), Az elbeszélő diszkurzus. Az elbeszélés metodológiája, ford. 

LOVAS Edit, SEPREGHY Boldizsár, Pécs, Pécsi Janus Pannonius Tudományegyetem. 

GILMORE, Leigh (1994), Autobiographics. A Feminist Theory of Women's Self-

Representation, Cornell University Press. 



120 

 

HARTSOCK, Nancy (1983), Money, Sex, and Power. Toward a Feminist Historical 

Materialism, Longman. 

LEJEUNE, Philippe (2003), Önéletírás. Élettörténet, napló, Budapest, L’Harmattan. 

MILLER, Nancy (1981), Changing the Subject: Authorship, Writing and the Reader, 

Columbia University Press. 

MILLER, Nancy (1991), Cambiare argomento. Autori, scrittura e lettura, Milano, Il 

Saggiatore. 

MILLER, Nancy (1994), Getting Personal. Feminist Occasions and Other 

Autobiographical Acts, New York, Routledge. 

MULVEY, Laura (1975), Visual Pleasure and Narrative Cinema, “Screen” 16, no. 3, 6–

18. 

RICH, Adrienne (1972), When We Dead Awaken. Writing as Re-Vision, “College 

English”, Women, Writing and Teaching, vol. 34, no. 1, 18–30. 

SALLENAVE, Danièle (1991), Le Don des morts. Essai sur la fiction et l’écriture de soi, 

Gallimard. 

SMITH, Sidonie (2006), A Poetics of Women’s Autobiography.  Marginality and the 

Fictions of Self-Representation, Indiana University Press. 

TOMMASO Marina (1999), Brunella Gasperini. La rivoluzione sottovoce, Parma, 

Diabasis. 

WOOD, Julia (2003), Gendered Lives. Communication, Gender and Culture, Cengage 

Learning. 

WOOD, Sharon (1996), Italian Women’s Writing, 1860–1994, London, Athlone Press. 

WOOD, Sharon (2003), Feminist writing in the twentieth century, in BONDANELLA 

Peter, CICCARELLI Andrea (eds.), The Cambridge Companion to the Italian Novel, 

Cambridge Companions to Literature, Cambridge University Press, 151-167. 

 

 



121 

 

BAKAI Boglárka 

Az elbeszélhető én narratívaképző szerepe Donatella Di Pietrantonio A 

visszaadott lány című regényében1 

Tanulmányom az elbeszélhető én jelenségére koncentrál Donatella Di Pietrantonio A 

visszaadott lány című művében. Az elbeszélhető én fogalmát először Adriana Cavarero hasz-

nálta a Tu che mi guardi, tu che mi racconti című, narratív filozófiával foglalkozó könyvében. 

Cavarero szerint az elbeszélhető én megszületéséhez elengedhetetlen az ún. szükséges Másik, 
aki viszonyítási pontként szolgál a főszereplő számára, aminek következtében szoros, de 

ellentétes érzelmekkel átszőtt kapcsolat bontakozik ki kettejük között. A jelen írás keretében 

azt vizsgálom, hogyan működik, milyen narratíva szervező funkciót lát el az elbeszélhető én 

jelensége Donatella di Pietrantonio említett művében. 

 
Keywords: Di Pietrantonio, női irodalom, Adriana Cavarero, elbeszélhető én, szükséges 
Másik, narratív filozófia, identitáskeresés, anya 

Bevezetés 

Donatella Di Pietrantonio a kortárs olasz irodalom egyik kiemelkedő alakja, regé-

nyeit az egész világon ismerik.2 Munkásságát számos olasz és nemzetközi díjjal elis-

merte a kiadói világ és a kritikusok egyaránt. A szerző Magyarországon is hatalmas 

olvasótáborral rendelkezik, majdnem az összes regénye olvasható magyar nyelven. 

Nem véletlen, hogy 2022. október 2-án – A visszaadott lány (DI PIETRANTONIO 2021)3 

folytatásának szánt Halásznegyed (DI PIETRANTONIO 2022)4 magyarországi 

                                                             
1 „A KULTURÁLIS ÉS INNOVÁCIÓS MINISZTÉRIUM EKÖP-24-3-SZTE-66 KÓDÚ EGYETEMI KUTATÓI 

ÖSZTÖNDÍJ PROGRAMJÁNAK A NEMZETI KUTATÁSI, FEJLESZTÉSI ÉS INNOVÁCIÓS ALAPBÓL 
FINANSZÍROZOTT SZAKMAI TÁMOGATÁSÁVAL KÉSZÜLT.” 

 
2 Donatella Di Pietrantonio 1962. január 5-én született Arsitában, egy kis hegyi faluban Teramo 

tartományában, földművelő család gyermekeként. A vidéki élet sajátosságai, a földműveléssel 
kapcsolatos tevékenységek regényeiben visszatérő elemek. 1986-ban szerzett fogorvosi diplomát az 

Aquilai Egyetemen, jelenleg gyermekfogorvosként dolgozik. Munkája mellett reggel öt és hét óra között 
ír, amivel kapcsolatban Matteo Nucci a következőképpen fogalmazott: „Van egy egyedülálló író 
Olaszországban. Az íráshoz nagyon korán kel reggel, öt és hét óra között – ahogy ő mondja –’villámírás-

szerűen’ alkot, de ezeken a villámokon keresztül Donatella Di Pietrantonio nagy erejű regényeket ír, a 
Visszaadott lány pedig igazi gyöngyszem.” [„C’è una scrittrice unica in Italia. Per scrivere si alza molto 
presto al mattino e fra le cinque e le sette procede per ’lampi’, come dice lei. Attraverso questi lampi, 

Donatella Di Pietrantonio ha scritto romanzi di grande potenza e L’Arminuta è una perla.”] (NUCCI 2017) 
3 Eredeti olasz mű: DI PIETRANTONIO 2017. 
4 Eredeti olasz mű: DI PIETRANTONIO 2020. 



122 

 

megjelenésekor – a Budapesti Nemzetközi Könyvfesztivál alkalmából hazánkba 

látogatott: interjúkat adott, könyveit dedikálta5.  

Di Pietrantonio első regénye 2011-ben jelent meg Anyám, a folyó6 (DI 

PIETRANTONIO 2024)7 címmel az Elliot könyvkiadó gondozásában, amely elnyerte a 

Tropea-díjat. Következő Bella mia8 (DI PIETRANTONIO 2014) regényéért Brancati-díjat 

kapott, és ugyanabban az évben Strega-díjra is jelölték. A szerző talán nemzetkö-

zileg is legismertebb regénye A visszaadott lány (DI PIETRANTONIO 2021). A könyvet 

számos elismeréssel díjazták, elnyerte a Campiello-, a Napoli- és az „Alassio 

Centolibri egy szerző Európáért” díjat. Sikerét tükrözi, hogy 2020-ban színházi 

előadás formájában is megtekinthető volt az Abruzzói színház állandó társulatának 

előadásában, 2021-ben pedig Giuseppe Bonito rendezésében filmadaptáció készült 

belőle. A forgatókönyv írásában a szerző is közreműködött, sőt a szakmai zsűri neki 

ítélte a David di Donatello legjobb nem eredeti forgatókönyvért járó díjat9. A 

visszaadott lány folytatása 2020-ban látott napvilágot Halásznegyed10 (DI 

PIETRANTONIO 2022) címmel. A művet 2021-ben Strega-díjra jelölték, amelyet a szer-

ző legújabb regénye, a Törékeny kor11 (DI PIETRANTONIO 2025)12 egy évvel a megjele-

nése után két kategóriában is elnyert. Egyrészt a fő-, másrészt az ifjúsági kategória 

díját ítélte oda neki a bíráló bizottság. Hazánkban 2025-ben Szokács Kinga fordí-

tásában jelent meg a könyv. 

                                                             
5 Az író-olvasó találkozó a Budapesti Olasz Kulturális Intézet támogatásával valósult meg. 

https://iicbudapest.esteri.it/hu/gli_eventi/calendario/incontro-con-la-scrittrice-donatella-2/ 
6 A történetben egy Alzheimer-kórban szenvedő anya, Esperia és az őt ápoló lánya közötti kapcsolat 

bontakozik ki memorialisztikus elbeszélés formájában. A lány mindent megtesz azért, hogy az anyján ne 

uralkodjon el a betegség, ne feledkezzen meg a múltjáról és önmagáról. Elbeszélése során megelevenedik 
a múlt, örömteli és fájdalmas emlékek keverednek. 
7 Eredeti olasz mű: DI PIETRANTONIO 2011. 
8 A regény a 2006. április 6-án Aquilában végbement földrengésnek állít emléket. A főszereplő, Caterina 

a földrengésben elveszítette ikertestvérét, akinek árván maradt kisfiáról ő gondoskodik. A műben 
központi helyet foglal el a gyász, a bűntudat és az emberek közötti mély kapcsolatok vizsgálata. Az emberi 
kapcsolatok gyógyító erejének köszönhetően Caterina el tud indulni a gyógyulás hosszú és rögös útján. 
9 https://www.einaudi.it/approfondimenti/david-di-donatello-2022/ 
10 A Halásznegyed a már felnőtt nővé érett Arminuta története, aki elhagyta a „szüleit”, és a franciaországi 
Grenoble-ba költözött. Kerül minden kapcsolatot a „családjával”, legfőképpen a biológiai anyjával. 
Amikor a húga, Adriana különös balesetet szenved, leesik egy ház tetejéről, akkor újraéli felnőtté 

válásának meghatározó eseményeit. Emlékek szállják meg a kamaszkoráról, az egyetemi karrierjének 
alakulásáról, a házasságkötéséről Pieróval, de legfőképpen a húgával való kapcsolata kerül a 
memorialisztikus elbeszélés középpontjába. A történetben egyszerre sejlenek fel a múlt és a jelen 

történései (például a házasságának alakulása és válsága, az anyja betegsége, a testvére balesete), az 
érzelmek, amelyek Arminuta életének, személyiségfejlődésének fontosabb lépéseihez köthetők.  
11 A Törékeny kor egy család története, amelyet átjár egy múltbéli titok. A Covid járvány kitörésekor 

Amanda úgy dönt, hogy a milánói életét és a tanulmányait hátrahagyva hazamegy az anyjához. Otthon 

azonban megváltozott, nem beszél, nem jön ki a szobájából, így az anyját, Luciát megrémiszti lánya 
viselkedése. Habár szeretné megóvni minden veszélytől, semmit sem tud tenni annak az érdekében, hogy 

ne derüljön ki a család titka. Lucia az apjával és a lányával való kapcsolatában vergődve rájön arra, hogy 
valójában mennyire törékenyek vagyunk. 
12 Eredeti olasz mű: DI PIETRANTONIO 2023. 



123 

 

 

Az elbeszélhető én narratív filozófiai fogalmáról elsőként Adriana Cavarero írt a Tu 

che mi guardi, tu che mi racconti (CAVARERO 1997) című genderszempontú 

narrációelméleti könyvében. A könyv középpontjában az egyéni identitás és az 

élettörténet közötti kapcsolat áll, amelyet a női tapasztalatok szempontjából vizsgál 

a szerző. Az elmélet lényege, hogy énünk nem egy előre meghatározott és statikus 

entitás, hanem fejlődő narratíva, amely a másokkal való interakciókon keresztül 

formálódik. Abban az esetben beszélhetünk elbeszélhető énről, ha két szereplő 

között kialakuló szoros és érzelmekkel teli kapcsolat kerül az elbeszélés közép-

pontjába.  

A kapcsolatok elengedhetetlen szerepet töltenek be Hannah Arendt 

identitáselméletében is, amelynek értelmében az én csakis az interperszonális 

kapcsolatokban születik meg, amikor is az egyén a másokkal való interakcióinak (a 

cselekedeteinek és a beszédének) köszönhetően határozza meg önmagát (ARENDT 

2014). Arendt különbséget tesz a mi és a ki filozófiai fogalmai között is: „Minden 

meghatározás az ember milyenségéről, vagyis minőségeiről szól, amiben föltehe-

tően osztozik más élőlényekkel, miközben sajátos különbségét azzal lehetne leírni, 

«kicsoda» ő.” (ARENDT 2014) E gondolat nyomán Cavarero a mit és a kit a mondott 

dologgal és a mondás aktusával vonja párhuzamba. A mondást a hanghoz, a mon-

dottat a beszédhez hasonlítja: a hang egyedi, szinguláris, míg a mondott megismé-

telhető, kollektív tényező. A mondás, a ki azonban csak egy másikkal való kapcsolat-

ban létezik (TIMÁR 2023, 223).  

Arendt gondolatából kiindulva Cavarero azt állítja, hogy a másik történetének 

elbeszélése miből kivé teheti az elbeszélt személyt. Az egyik szereplő az ún. szüksé-

ges Másik, aki a főszereplő – egyben az elbeszélő – történetében egyfajta viszonyítási 

pontként szolgál (TIMÁR 2023, 223). Ő az, akihez képest az elbeszélő igyekszik 

meghatározni saját identitásának körvonalait. Azáltal, hogy a szerző az elbeszélőt 

egyfolytában a Másikkal való kapcsolatának metszetébe helyezi, tkp. a Másik iden-

titását is a narratíva részévé teszi. A cselekmény az elbeszélő és egy másik szereplő 

(a Másik) kapcsolatának egymásra ható formálódásából és a kettejük közötti 

hullámzó érzelmek alakulásából bontakozik ki. 

Hipotézisem szerint Donatella Di Pietrantonio regényeiben is meghatározó az 

erőteljes érzelmi faktor az elbeszélő és a Másik kapcsolatában. A történet cselek-

ményét a „pszichés” folyamatok szabják meg. Az érzelmeknek ez a középponti sze-

repe adja a kérdést, hogy vajon milyen narratív eszközökkel ábrázolja a szerző a 

szereplők közötti érzelmi dinamika alakulását, hogyan segítik ezek a többé-kevésbé 

rejtett pszichés rétegek feltárását bennük a személyiségformálódásuk során, és ho-

gyan hat ki mindez a történetmondás kibontakozására.  



124 

 

1. A „visszaadott” kapcsolatok 

A visszaadott lány regény főszereplője és elbeszélője egy tizenhárom éves lány, 

Arminuta, aki egyik napról a másikra roppant érdekes helyzetben találja magát, 

ugyanis a családja visszaadja őt a „valódi” családjának. Hátra kell hagynia mindent, 

ami addigi életét jelentette, és visszatérnie az igazi családjához, a szüleihez és a 

testvéreihez, akikkel még sohasem találkozott. Teljesen új környezetbe csöppen, a 

városból vidékre, a jómódból a szegénységbe, az ékes olaszságú nyelvi környezetből 

a dialektusba kerül át olyan hirtelenséggel, amely teljesen új körvonalakat szab 

sorsa és személyisége alakulásának. A belső világában kialakuló válsághelyzetet 

tovább fokozza, hogy nem tudja mi az oka ennek a radikális változásnak. Két szélső-

séges pólus között mozog, aminek hatására a „gyökértelenséget”, a „sehova sem tar-

tozást” tapasztalja meg épp egy olyan életszakaszban, amikor az identitás formá-

lódásának szempontjából elengedhetetlen szerepe van a családnak, az általa közve-

tített mintáknak és az egészséges emberi kapcsolatoknak (CHODOROW 2000, 78). A 

regény egy olyan kitaszított főszereplő énkeresésének a történeteként kezd kibonta-

kozni, akinek az életéből hiányzik a mintaként szolgáló anya figurája. Habár két asz-

szonyt is az anyjának nevezhet, valójában egyikükre sem tud anyaként tekinteni 

azok után, hogy mindketten eltaszították őt. 

Arminuta történetét az otthontalanság és az elhagyatottság nyomasztó érzése 

hatja át. Mindezt az első kötet mottójaként választott Elsa Morante idézet is alátá-

masztja: „Bizonyos értelemben máig megrekedtem abban a gyerekkori nyárban, 

azóta is ott kering körülötte a lelkem folyton-folyvást, időnként nekicsapódva, mint 

egy rovar a vakító lámpa körül.” (MORANTE 1948, 17) Ludovica Valentini ennek alap-

ján abban látja Elsa Morante Menzogna e sortilegio13 (MORANTE 1948) és Donatella 

Di Pietrantonio A visszaadott lány (DI PIETRANTONIO 2021) című regények közös vo-

nását, hogy mindkettő a gyermek- és serdülőkor konfliktusait, illúzióit és vesztesé-

geit dolgozza fel (VALENTINI 2020). Habár mindkét regényben központi helyet foglal-

nak el a bonyolult anya-lánya kapcsolatok és az anyai szeretet hiányából fakadó gyö-

kértelenség érzése, Arminuta helyzete annyival bonyolultabb, hogy az ő esetében 

valójában nincs egyetlen olyan személy sem, akit anyának tudna tekinteni, akivel 

akár ellentétes érzésektől áthatott kapcsolatot tudna kialakítani. Következésképpen 

Di Pietrantonio teljesen újszerűen ábrázolja az anya-lánya – jellemzően problémás 

– kapcsolatot. Ahelyett, hogy az ellentétes érzésekre helyezné a hangsúlyt, egy olyan 

fikciós helyzetet teremt, amelyben magának az anyának a jelentése kérdőjeleződik 

meg, sőt alapvetően hiányzik bármiféle ilyen természetű jelentéstulajdonítás. Az 

                                                             
13 A terjedelmes regény főszereplője és elbeszélője Elisa De Salvi, aki a szülei és a nevelőanyja halálát 

követően úgy dönt, hogy szavakba önti családjának szövevényes történetét. A főszereplő énkeresésében 
kiemelkedő szerepet tölt(hetne) be az anya figurája, de ennek életét egyedül a narcisztikus unokatestvére 
iránti beteljesületlen szerelem tölti ki. Elisa az írásnak köszönhetően, mire a történet végére ér, meg tud 

szabadulni démonjaitól, és meghozza élete első önálló döntését. Megszakít minden kapcsolatot a 
külvilággal, egyetlen társa a macskája, Alvaro lesz (MORANTE 1948). 



125 

 

anya képe nem a szeretettel, nem a gyűlölettel, hanem a semlegességgel forr össze. 

Arminuta próbál egészséges emberi kapcsolatokat kialakítani, biztos pontokat talál-

ni az életében, de minden esetben ugyanazt az elhagyatottságot és magányt tapasz-

talja meg. Az egészséges interperszonális kötődések – Chodorow szerint – alapvető 

fontosságúak nem csupán a személyiség formálódásában, hanem a társadalmi sze-

repek elsajátítása és az énkép kialakítása szempontjából is (CHODOROW 2000, 78). 

Arminuta tehát arra kényszerül, hogy maga keressen vagy alkosson mintákat, ame-

lyek aztán hozzájárulhatnak a személyisége formálódásához. 

2. Az anya, aki nincs 

A modern és a kortárs olasz női irodalom egyik meghatározó témája az anya-lánya 

kapcsolat14. Donatella Di Pietrantonio több regényében is visszatérő elemként jele-

nik meg ez az ellentétes érzésekkel átszőtt reláció (vö. DI PIETRANTONIO 2011 és DI 

PIETRANTONIO 2023). A visszaadott lány című regényben új irányt vesz ennek ábrá-

zolása. Di Pietrantonio nem csak abból a szempontból teszi problémássá a kapcsola-

tot, hogy az anya érzelmileg elhanyagolja a lányát, hanem tulajdonképpen azáltal, 

hogy a főszereplőt belehelyezi két olyan nő közötti üres térbe, akik közül bármelyik 

betölthetné az anya szerepét az életében, megfosztja őt az anya valódi megtapaszta-

lásától. Klein szerint természetes érzés, hogy a gyermek fél az anya elvesztésétől, 

sőt ez az érzés egész életen át meghatározza az anya és a gyermek közötti köteléket 

(KLEIN 1975, 183-190). Arminuta esetében így az anya elvesztése valójában kétszer 

is megtörténik: először a születésekor, majd tizenhárom éves korában. 

A biológiai anya a kislány születésekor úgy dönt, hogy odaadja őt gazdag roko-

nának, Adalgisának, akinek nem lehet gyermeke. Amikor azonban kiderül, hogy 

mégis gyermeke fogant, betegségre hivatkozva visszaküldi Arminutát az eredeti 

családjához. A belső narrátor memorialisztikus elbeszélése ennek az emléknek feli-

dézésével kezdődik: 

Tizenhárom éves koromban nem ismertem a másik anyámat. Nehézkesen 
kapaszkodtam fel a háza lépcsőjén egy ormótlan bőrönddel meg egy összevissza 

bedobált cipőkkel teli táskával. A bejárati ajtó előtt olajszag és várakozás. Az ajtó nem 

akart kinyílni, valaki némán rángatta belülről, a zárral bajlódott. Figyeltem, ahogy egy 

pók a fonala végén vergődik a semmiben. A fémes kattanást követően egy kislány jelent 
meg, meglazult fonatain látszott, hogy a haját több napja fonhatták be. A húgom volt, 

akivel még sosem találkoztam. Kitárta az ajtót előttem, közben szúrós szemmel 

fürkészett. Akkoriban még jobban hasonlítottunk egymásra, mint felnőttkorunkban. (DI 

PIETRANTONIO 2021, 9)  

Visszaemlékezésének már első mondatában megjelenik az anya figurája, azonban a 

hiány és a szomorúság érzése társul hozzá. Nem véletlen, hogy az anya helyett eleve 

                                                             
14 A teljesség igénye nélkül néhány példa: MORANTE 1948, DE CÉSPEDES 1949, FERRANTE 1999, FERRANTE 

2002, FERRANTE 2006, FERRANTE 2011, FERRANTE 2012, FERRANTE 2013, FERRANTE 2014, FERRANTE 2019, 
AVALLONE 2020, AVALLONE 2024 és CAMINITO 2021. 



126 

 

a húg nyit ajtót neki, mintegy jelezve azt a kulcsfontosságú szerepet, amelyet eljö-

vendő életében is be fog tölteni. 

3. Nem létező, mégis szükséges anya 

A biológiai anyához fűződő érzelmi űrt mutatja, hogy Arminuta képtelen anyának 

szólítani a nőt. A szavak hiánya mögötti düh, csalódottság és a bensőséges érzelmek 

hiánya fakadhat abból is, hogy az anya újszülöttként elhagyta, de abból is, hogy az 

általa anyaként tekintett Adalgisától meg kellett válnia. A visszatalálást ugyanakkor 

megnehezíti a teljesen új környezet, illetve, hogy le kell mondania a korábbi mintá-

iról. Ugyanakkor egy olyan nő, akit nem tud anyának szólítani, nem lehet biztos 

pont számára: 

Éveken át nem szólítottam meg. Amióta visszaadtak neki, az „anya” szó úgy beragadt 
a torkomba, mint egy béka, amelyik nem akar többé kiugrani. Ha mindenképpen hozzá 

kellett fordulnom, másképp próbáltam magamra vonni a figyelmét. Időnként, ha a 

karomban volt a kisfiú, jól belecsíptem a lábikrájába, hogy felsírjon. Akkor az anya 

felénk fordult, és beszélni kezdtem hozzá. (DI PIETRANTONIO 2021, 25) 

Arminuta a korábban anyjának hitt Adalgisa megszólításában is elbizonytalanodik: 

„Kedves Anya vagy Kedves Nénikém! Már nem tudom, hogyan szólítsalak, de szeret-

nék visszamenni hozzád” (DI PIETRANTONIO 2021, 44). Az anya-gyermek kapcsolatot 

a testi és érzelmi természet jellemzi, a test és a szó elválaszthatatlanul összekap-

csolódik, a közöttük lévő relációt egyfajta hierarchikus egyensúlytalanság jellemzi 

(MURARO 1991, 8-9). Normál esetben az anya képe a sérthetetlenséget jelenti, vezető 

és tanító funkciót lát el, a gyermek elsődleges mintájaként szolgál (MURARO 1991, 8-

9). Ez utóbbi számára az anyai test jelenti azt a kiindulópontot, amelyen keresztül a 

gyermek egy olyan autonóm identitássá válhat, aki aktív formálója a körülötte lévő 

világnak. Az anyának köszönhetően részévé válunk egy kultúrának, bevezet minket 

a jelentés és az igazság összefonódó valóságába. Ő az a csatorna, amelyen keresztül 

a jelentéssel átitatott világ elérhetővé válik a gyermek számára (SÉLLEI 2006, 265). 

Az anyának tehát kulcsfontosságú szerepe van a gyermek személyiségfejlődésében. 

Arminuta esetében azonban épp ellenkezőleg, megfosztják őt szubjektum valójától, 

és tárggyá redukálják. Az ebből fakadó düh erőszak formájában mutatkozik meg a 

történetben: 

Hirtelen, mintha azonnal ható injekciót kaptam volna, valami romboló energia szállt 

meg. Jobb kezembe vettem egy narancsot, ez volt az első tárgy, ami a kezem ügyébe 

került. Egy helyen puha volt, rothadt. Vadul belemélyesztettem az ujjaimat, egészen a 

közepéig és még tovább, a másik oldal héja felé. [...] Nem tudom, mennyi idő elteltével 

dobtam el vaktában a fal felé, pár centivel húzott el az anya feje mellett. Annyi ideje sem 
maradt, hogy megforduljon, máris az asztalra borítottam a ládát és a gyümölcsök 

pörögve hullottak a padlóra minden irányban. [...] Én nem vagyok csomag, amit hol 

ide, hol oda visznek. Találkozni akarok az anyámmal, mondd meg azonnal, hol van, és 

én odamegyek. [...] Keresek egy bírót, és mindannyiótokat feljelentelek. Elmondom neki, 



127 

 

hogy úgy dobáljátok egymásnak a lányotok, mint egy labdát. (DI PIETRANTONIO 2021, 

138-139) 

Arminuta lelkiállapotát a rothadt narancs is szimbolizálja. A tizenhárom év során 

kialakult, Adalgisához fűződő érzelmi kötelék nem tud egy szempillantás alatt eltűn-

ni. Természetes, hogy szeretne visszatérni hozzá. Az anya azonban elveszíti hiteles-

ségét és értékei semmissé válnak.  

Az anya szó kimondhatatlansága és az új és idegen valóság elfogadhatatlan-

sága sokként éri Arminutát. Az új realitás elleni lázadás gesztusává válik az a mozza-

nat, amikor Arminuta elájul. Tehetetlenségében nem tudja, hogyan kérjen segítsé-

get, hogyan nevezze meg azt a nőt, aki a világra hozta:  

De maradt még pár másodpercem, hogy elvégezzek néhány teendőt: kihúzzam a dugót, 

és segítséget kérjek. Nem tudtam, hogyan hívjam fel magamra a konyhában lévő nő 
figyelmét, nem bírtam anyának szólítani. Az A és NY hangok helyett savanyú tej 

csomóit hánytam a lefolyó vízbe. Már a keresztnevére sem emlékeztem, hiába próbáltam 

volna felidézni. (DI PIETRANTONIO 2021, 24) 

Az anya szó a feminista irodalomkritikában egyet jelent az otthonnal, a védelemmel, 

a törődéssel és a gondoskodással. A nő, az anya – ahogyan Kérchy is mondja – az 

otthon biztonságos terét reprezentálja, az általa teremtett szimbolikus térben nincs 

helye a kegyetlenségnek, tulajdonképpen a feltétel nélküli szeretet bölcsőjét képvise-

li (KÉRCHY 2018, 97). Gondoskodó attitűdjével kapcsolatban Cavarero az 

Inclinations. A Critique of Rectitude című poszturális etikai könyvében a férfiakra és 

a nőkre jellemző eltérő testtartásra hívja fel a figyelmet, amely viselkedésbeli kü-

lönbségükét is reprezentálja. A férfiak az egyenesség, míg a nőkre a kapcsolatokban 

való odahajlás jellemző (CAVARERO 2016, 1-3). Az anya odahajol gyermekéhez, védel-

mezi őt, tehát az altruista etika testtartásával jellemezhető. Arminuta esetében 

azonban, mivel az anya szó negatív jelentéssel társul, már a kimondása is a hányás 

motívumával azonosul, azaz Di Pietrantonio anya figurája az idegenséggel, az elu-

tasítással, a ridegséggel és az elhanyagolással forr össze. Az anya szó jelentésének 

ilyen módon történő deformálásán keresztül megkérdőjelezi magának az anyáság-

nak az értékeit is:  

Idővel a normalitásnak ezt a zavaros eszméjét is elvesztettem, és ma már tényleg nem 

tudom, mit jelent az, hogy anya. Úgy hiányzik, ahogy az egészség tud hiányozni, a 

menedék a bizonyosság. Örökös űr, tudom, hogy ott van, de képtelen vagyok túllépni 

rajta. Szédülök, ha a mélyére pillantok. Kopár táj, amely éjszaka nem tud aludni, és ha 

mégis, rémálmokat terem. Az egyetlen anya, akit sosem vesztettem el, a félelmeiben 
lakozó anya. (DI PIETRANTONIO 2021, 139-140) 

Az anya nem az otthon, hanem a kopár táj, nem a biztonság, hanem a rémálmok 

megtestesítője lesz a regényben, marginális pozícióba kényszeríti, ahogyan a 

kortárs női irodalom számos más darabjában is láthatjuk, összhangban azzal a 



128 

 

Zsadányi Edit által is tematizált céllal, hogy felhívja a figyelmet a nyugati kultúra 

kirekesztett nőiségére (ZSADÁNYI 2006, 99).  

A feminista irodalomkritika anyasággal kapcsolatos szövegeiben megjelenik a 

mindenható anya kategóriája, aki feláldozza autonóm identitását a gyermekeiért 

(CHODOROW 2000, 115). Di Pietrantonio regénye ezt a mítoszt cáfolja meg: Arminuta 

biológiai anyja és Adalgisa egyaránt a rossz anyát testesítik meg, aki közönnyel 

tekint gyermekére. A jó és a rossz anya Adrienne Rich Of Woman Born. Motherhodd 

as Experience and Institution című művében is megjelenik, de az „anyaság mint 

élmény” és az „anyaság mint intézmény” kategóriájának formájában (RICH 1976, 1-

8). Az előbbi egy szeretettel megélt kapcsolat, míg az utóbbi olyan rideg rendszer, 

amelyet a társadalmi elvárások irányítanak. Az, hogy Adalgisa és Arminuta vér 

szerinti anyja lemondanak Arminutáról, a Rich által bevezetett rideg és funkcionális 

intézményesített anyaságára emlékeztet. Adalgisa esetében az anyaság nem termé-

szetes, hanem visszavonható, míg a biológiai anya esetében mechanikus és kénysze-

res szerep. 

4. Anya, mint szükséges Másik? 

Az anya és a lánya közötti kapcsolat ábrázolása gyakran marginális helyet foglal el 

az irodalomban. Marianne Hirsch szerint az anya-lánya reláció a női identitás egyik 

ellentmondásos és elbeszélhetetlen terepe, csupán töredezett narratívákban jelenik 

meg (HIRSCH 1989, 8). Arminuta történetében is az elbeszélhetetlenség és a néma-

ság traumatikus élménye jelenik meg, hiszen az anyák nem adnak magyarázatot 

arra, hogy miért hagyják el a lányt, nem vallják be bűnüket, így Arminuta egyedül 

próbálja meg értelmezni önmagát. Névtelensége és a „visszaadott” jelző azt példáz-

za, hogy az anya nem ad identitást gyermekének, hanem épp ellenkezőleg, meg-

fosztja attól. Mindez a testiség ábrázolásában is visszatükröződik a regényben: 

Az anya visszajött a tiszta üvegekkel, amelyekbe majd a paradicsomot töltjük. Már 

mindegyikbe belerakott egy-egy bazsalikomlevelet. „Úristen, ugye nem jött meg a 

bajod?” – kérdezte tőlem gorombán. Annyira szégyelltem magam, hogy alig hallhatóan 

válaszoltam. „Mi van, megjött vagy nem jött meg?” Intettem az ujjammal, hogy nem. 

„Még szerencse, mert akkor megromlott volna az egész. Mikor megjön, bizonyos 
dolgokat nem szabad csinálnod.” (DI PIETRANTONIO 2021, 41-42) 

Az anya nem engedné dolgozni Arminutát, ha menstruálna, a kérdést azonban 

tapintatlanul, a fiútestvérek előtt teszi fel, ezzel azt az üzenetet sugallva, hogy a 

menstruáció szégyellendő dolog, így végeredményben megfosztja a lányt a nőiség 

kreatív erejétől, a nő aktív szerepétől. Arminuta szégyent érez saját teste, nőisége 

miatt, holott a menstruáció a női identitás része, a nővé válás szimbóluma. A női 

„testkép-örökség”, így egyfajta beavatás része is, ebben pedig elengedhetetlen szere-

pe lenne az anyának, hiszen az ő feladata, hogy lányának továbbadja a női test ezen 

tapasztalatát. Az anya reakciója a lánygyermek első menstruációjára mindig megha-

tározó abban, ahogy a lány a későbbiekben önmagához, a női testhez viszonyul 



129 

 

(BOBEL 2010, 94). Julia Kristeva abjekció-elmélete értelmében a menstruációs vér 

valójában az anyai testből származó abjekció (KRISTEVA 1982, 4), s mint ilyen, a 

kivetés és az elutasítás gesztusával forr össze. Az abjekt tehát az a visszataszító, 

gusztustalan dolog, amely a szubjektumot objektummá redukálja. Habár veszélyez-

teti az autonóm identitás határait, fontos szerepet játszik a személyiség formálódá-

sában, hiszen az én pont azáltal válhat szubjektummá, hogy az abjektet igyekszik 

kirekeszteni önmagából.  

A menstruációs vér azonban nem csak testi, hanem kulturális és vallási tabu 

is15. Chris Bobel szerint az anya kétféleképpen reagálhat a lánygyermek menstruá-

ciójára: megosztja vagy elhallgatja a saját tapasztalatait (BOBEL 2010, 94). A 

menstruáció tehát egyaránt erősítheti, vagy gyengítheti az anya és a lánya közötti 

kapcsolatot. Arminuta esetében az utóbbi történik, az anya a romlás és a tisztátalan-

ság képével azonosítja a menstruációt. A regényben központi szerepet foglal el a 

testiség (éhség, fájdalom, vér, menstruáció) kérdése, ám a női testhez kötődő élmé-

nyek minden esetben a szégyen, a bűntudat és a hallgatás érzelmeitől társulva ke-

rülnek ábrázolásra. Az anya nem tanít, nem avat be, így az általa közvetített 

„testkép-örökség” a hiány, az elhallgatás és a fájdalom érzései lesznek. 

A regényben megjelenített anya érzelmi szempontból alapvetően nehezen 

hozzáférhető figura, mégis találhatunk néhány példát, hogy gondoskodással fordul 

„visszaadott” lánya irányába. Ennek az anyai gyengédségnek az egyik legelső meg-

nyilvánulása, amikor Arminuta – egy veszekedést követően – elszalad otthonról és 

megfázik: 

A csukott ajtón át hallottam a konyhából kiszűrődő hangokat. Aztán valaki bejött a 

szobába, én úgy tettem, mintha aludnék. Az anya volt az, megismertem a papucsa 
csoszogásáról. Nyilván rájött, hogy ébren vagyok. „Tedd ezt a melledre, különben 

belázasodsz” – mondta, és lehúzta rólam a takarót. Egy téglát melegített fel a sütőben, 

és becsavarta valami rongyba, hogy ne égessen meg. Lassú jó érzés áradt szét bennem 

a súly alatt, egészen a szívemig hatolt, amely most nyugodtabban vert. Az anya 
csöndben kimehetett, mialatt én rövid, mély álomba merültem. Nem lázasodtam be. (DI 

PIETRANTONIO 2021, 140-141) 

A főszereplő megtudja, hogy Adalgisa, az örökbefogadó anya a házukban járt és 

ajándékokat hozott nekik, valamint szeretné, ha a városban tanulna jobb körülmé-

nyek között, hozzá viszont nem térhet vissza. Érdekes ellentétet képez Arminuta és 

az anya érzelmi reakciója. A lány csalódottsága és dühe agresszív formában nyilvá-

nul meg: az egyik rothadt narancsot, amelyet Adalgisa hozott, az anyjához dobja. Az 

anya ezzel szemben, miután lánya átfázva hazatér, azonnal igyekszik átmelegíteni. 

Törődése azonban most is felemás, érzelmeivel fukarkodik, nem jelent támaszt a 

lányának, figyelmének egyetlen célja csupán a betegség elkerülése. Az anyai ölelést, 

                                                             
15 A nyugati kultúrában bizonyos testnedveket (pl. vér) nem kezelünk az énünk részeként, mert úgy 

gondoljuk, hogy veszélyeztetik identitásunkat azáltal, hogy testünkben elfogadhatatlan, undort kiváltó 
állapotot eredményeznek. (KÉRCHY 2018, 25). 



130 

 

az anyai gondoskodás melegségét valójában a felmelegített tégla pótolja, egyben az 

anya és a lánya közötti rideg érzelmi gátat is szimbolizálja, amely szemmel láthatóan 

nem törhető meg. 

Arminuta történetében Cavarero szükséges Másik alakja némileg módosult 

formában jelenik meg. Habár Cavarero szerint azáltal, hogy a szerző az elbeszélőt 

mindig a Másikkal való kapcsolatában ábrázolja, és ezáltal a Másikat is elbeszélhető 

énné teszi, Di Pietrantonio regényéből az anya figurája és az általa hordozott törté-

net csupán hiányként olvasható ki. Az anya annyiban tekinthető szükséges Másik-

nak, hogy a főszereplő a hiánnyal való relációjában tekint önmagára, és ennek a 

hiánynak az alapján próbálja meghatározni önmagát. Di Pietrantonio főszereplője 

nehezített helyzetben van, mert ebben a problémás, biztos pontok nélküli kapcsolat-

ban kell kialakítania identitását. Arminuta ezt a hiányos kapcsolatot önti szavakba, 

így egy olyan elbeszélhető énné válik, amelyet a gyökértelenség határoz meg. 

Konklúziók 

A visszaadott lány egy fiatal kamaszlány története, aki egy szerető és gondoskodó 

anyára vágyik, akinek óvó szárnyai alatt zavartalanul bontakozhasson ki személyi-

sége. Egy ilyen anya figurája azonban mindvégig látens marad a regényben, Armi-

nuta így egyedül próbálja kialakítani a szükséges mintáit, vagy legalábbis „értel-

mezni” a saját történetét. Ehhez egy olyan Másikra van szüksége, aki be tudja tölteni 

az anya helyén keletkezett űrt, és aki viszonyítási pontként szolgálhat identitása 

formálásához. Ezt a szerepet tölti be életében a húga, Adriana: 

Akkor nem értettem, hogyan képes Adalgisa ellenállni ennek az üvöltésnek, vele együtt 
szenvedtem. De az élettárs odaszögezte a székhez a tekintetével. Adriana felállt, ők talán 

észre sem vették. [...] Szinte bénultan ültem a helyemen, a bőgés betöltötte a házat és 

az agyakat. Talán csak percek teltek el, de úgy tűnt, ez a sírás, amely megváltoztatta az 

egész napot, örökké tart. [...] Adriana a karjában tartotta a kisfiút, aki kezdett 

megnyugodni. Könnyű mozdulatokkal ringatta, a gyerek arca még vörös volt és feldúlt, 
a haja izzadtan tapadt a homlokára. „Hogy mersz hozzáérni a fiamhoz?” – pattant fel 

az apa. A szék felborult. Guido zihált, egy kidagadó ér lüktetett a nyakán. Adriana 

átnézett rajta. Óvatosan átadta a kicsit az anyjának. „Beszorult a keze az ágy rácsai 

közé” – mondta, és a kis csuklón lévő piros foltokra, a bőr jól látható duzzanatára 
mutatott. Hátrasimította a gyerek haját, és letörölte a könnyeit egy szalvétával, mielőtt 

visszaült volna mellém. (DI PIETRANTONIO 2021, 221) 

Annak ellenére, hogy az apa megtiltotta az anyának, hogy odamenjen síró gyerme-

kéhez, Adriana mit sem törődve az apa szigorával, bemegy a kicsi szobájába. Csele-

kedetében a jószándék és az empátia vezérelte, a kisgyermek apja mégis lekezelően 

számon kéri rajta, miért nyúlt a fiához. A regényben tehát az apai gondoskodás 

ugyanúgy megkérdőjeleződik, mint az anyáé, a felnőtt- és gyermekszerepek felcse-

rélődni látszanak. A szereplők valódi érzelmi világa mutatkozik meg cselekedete-

ikben, míg Adrianát a jóindulat és a segítőkészség, úgy Adalgisát a félelem és a 

frusztráció vezérlik tetteikben, Arminutát pedig a nyugtalanság és a tehetetlenség 



131 

 

köti gúzsba, ahogyan Guidót a megvetés és a büszkeség. Adriana a szülők helyett 

gondoskodik a babáról, tulajdonképpen az anya (felnőtt) szerepébe bújik, „megsért-

ve” ezzel a gyermek-szülő intim kapcsolatot. Adriana a tettével Arminuta vágyának 

projekciójává válik: egy olyan anya képévé, akire gyermeke bármikor számíthat, 

azaz az Arminuta által vágyott „jó anya” figuráját testesíti meg. Ez lesz az a kapcso-

lódási pont, amiért Adriana valóban azzá a Másikká válhat Arminuta számára, 

akihez képest meg tudja határozni magát. A regény ennek a felismerésnek a történe-

tét beszéli el, és benne Adriana tölti be azt a katalizátor szerepet, akinek köszönhető-

en Arminuta mint elbeszélhető én megszülethet: 

Megálltunk egymással szemben, csak mi ketten, egymás közelében, én mellig a vízben, 

ő nyakig. A húgom. Mint egy valószerűtlen virág, amely a sziklához tapadva nőtt ki egy 

apró göröngyből. Tőle tanultam a kitartást. Felnőttként már nem hasonlítunk annyira, 

de ugyanúgy gondolkozunk arról, mi végre vagyunk itt a világba vetve. A cinkosságunk 

mentett meg bennünket. Néztük egymást a finoman reszkető felszín, a nap vakító 
vízfényei fölött. Mögöttünk a mély víz határa. Kissé összeszorítottam a szemhéjamat, 

hogy örökre a pilláim közé zárhassam őt. (DI PIETRANTONIO 2021, 223-224) 

A regény befejezése előrevetíti a történet folytatását (DI PIETRANTONIO 2020), amely-

nek fókuszában Arminuta és Adriana kapcsolatának alakulása áll. 

Di Pietrantonio regényében tehát a főszereplő és a húg kapcsolatából világosan 

kiolvashatóvá válik Cavarero szükséges Másik elmélete. A történet Arminuta identi-

táskeresésének ívét mutatja be, amely egybe forr a szükséges Másik alakjának meg-

találásával. Miután Arminuta számára a hiányzó anya az önmeghatározás kudarcos-

ságának veszélyével fenyeget, az elbeszélhetőség fenntartása megköveteli egy olyan 

alternatív figura beemelését, aki átveheti az anya formatív szerepét. E szükséges 

Másik hiányában ugyanis nincs meghatározható identitás, ami végeredményben a 

történetmondás krízisét eredményezné. Cavarero narratív filozófiája szerint az 

elbeszélhető én megszületéséhez szükséges Másikat és a főszereplőt szoros, de ellen-

tétes érzésekkel átszőtt kapcsolatnak kell összekötnie (CAVARERO 1997, 120). Miután 

az anya iránt csakis negatív érzéseket táplál Arminuta, a potenciális anya figurák 

pedig érzelemmentesen adogatják egymás között szinte tárggyá redukálva őt, meg 

lesz fosztva a szubjektumként, azaz elbeszélhetőként való realizálódás lehetőségétől. 

Az Adrianával való kapcsolatát azonban pont az a fajta szeretet és gyűlölet, 

együttérzés és féltékenység dinamikája hatja át, amely ellentétektől átszőt jellegéből 

adódóan eleget tesz a Cavarero által szükséges Másik iránt támasztott feltételnek. 

A női főszereplők történeteiben nem a cselekvés, hanem az érzelmek megérté-

se és a kapcsolatokban való létezés a meghatározó. Maureen Murdock The Heroine’s 

Journey című könyvében különbséget tesz a férfi és a női hősök személyiségfejlődé-

sét elbeszélő történetek vizsgálhatóságában (MURDOCK 2010, 5). A férfi történetei-

ben alapvetően a külső események, a fizikai próbatételek sorozata határozza meg a 

cselekményt, vagyis – ahogyan Teresa de Lauretis mondja – a férfi hős történeteiben 

a női szereplők meghódítandó, birtokolható vagy épp megmentendő tárgyként 



132 

 

funkcionálnak (DE LAURETIS 1984, 118-121).16 Murdock tíz lépésben határozza meg a 

női hősök személyiségfejlődésének útját: a nőiestől való elválás, a férfival való azo-

nosulás, a próbatételek sora, a siker illúziója, a nemet mondás, a beavatás, a nőivel 

való újrakapcsolódás, az anya-lánya elválás sebének begyógyítása, a férfi által oko-

zott seb begyógyítása, a férfi és a női integrálása jelentik a lépcsőfokokat.17 A szim-

bolikus út egyes szakaszain a mozgás ciklikus, az egyén pedig különböző időpontok-

ban más-más szakaszban járhat. A női hős útja a növekedés és a tanulás folyamatos 

körforgását jelenti, amelyben elengedhetetlen szerepet játszanak az érzelmek. Di 

Pietrantonio regényében mindez jelen van: Arminuta jellemfejlődésében is megha-

tározóak az érzelmek, a Másikkal való kapcsolatában erőteljes az érzelmi faktor. Az 

érzelmek mozgása, a belső „pszichés” folyamatok határozzák meg Arminuta érését. 

A történet cselekményének mozgatórugója valójában az érzelmek hullámzása. 

Arminutát a folyamatos csalódás, az elveszettség érzése vezeti ahhoz, hogy felülírja 

az anyához fűződő kapcsolatát, és felismerje, hogy magának kell megkeresnie azt, 

akihez képest meg tudja határozni önmagát, hiszen az identitás megszületése csakis 

kapcsolati viszonyrendszerek részeként jöhet létre és létezhet (BARAD 2007, IX).  

A Di Pietrantonio által alkalmazott narratív stratégia következménye, hogy a 

történetben mindig a hiányra kerül a hangsúly. Véleményem szerint a női identitás 

ábrázolásában ez újdonságot képez, ugyanis a modern és a kortárs olasz női iroda-

lomban a női marginalitás jellemzően a nők és férfiak közötti alá- és fölérendeltségi 

viszonynak, a női önmegvalósítás korlátozott lehetőségeinek és a problémáktól ter-

hes anya-lánya relációknak ábrázolására korlátozódik. Ebből a szempontból újszerű 

lehet egy olyan narratíva, amely az anya és a lánya közötti kapcsolat hiányára fó-

kuszál. 

 

Irodalom 

DI PIETRANTONIO, Donatella (2011), Mia madre è un fiume, Roma, Elliot.  

DI PIETRANTONIO, Donatella (2014), Bella mia, Roma, Elliot. 

AVALLONE, Silvia (2020), Un’amicizia, Milano, Mondadori. [magyarul: UŐ (2021), 

Egy barátság története, ford. LUKÁCSI Margit, Budapest, Park Könyvkiadó.]  

AVALLONE, Silvia (2024), Cuore nero, Milano, Rizzoli. 

CAMINITO, Giulia (2021), L’acqua del lago non è mai dolce, Milano, Bompiani, 2021. 

[magyarul: UŐ (2023), A tó vize sohasem édes, ford. LUKÁCSI Margit, Budapest, Park 

Könyvkiadó. ] 

DE CÉSPEDES, Alba (1949), Dalla parte di lei, Milano, Mondadori. 

                                                             
16 Kérchy Anna de Lauretis gondolatából kiindulva úgy gondolja, hogy a maszkulin aktivitás, a 

próbatételek és az uralomra-törés vágya okozza a nő textuális és társadalmi tárgyiasítását (KÉRCHY 2010, 
55). 
17 Murdock filozófiájában a férfi nem biológiai nem, hanem archetipikus teremtő erő, amely a férfiakban 

és a nőkben egyaránt megtalálható. Abban az esetben, ha ez az erő nincs egyensúlyban, akkor az egyén 
harciassá, kritikussá, embertelenné és közömbössé válhat (MURDOCK 2010, 118). 



133 

 

DI PIETRANTONIO, Donatella (2017), L’Arminuta, Torino, Einaudi. 

DI PIETRANTONIO, Donatella (2020), Borgo Sud, Torino, Einaudi. 

DI PIETRANTONIO, Donatella (2021), A visszaadott lány, ford. TODERO Anna, 

Budapest, Park Könyvkiadó. 

DI PIETRANTONIO, Donatella (2022), Halásznegyed, ford. TODERO Anna, Budapest, 

Park Könyvkiadó. 

DI PIETRANTONIO, Donatella (2023), L’età fragile, Torino, Einaudi.  

DI PIETRANTONIO, Donatella (2024), Anyám, a folyó, ford. TODERO Anna, Budapest, 

Park Könyvkiadó. 

DI PIETRANTONIO, Donatella (2025), Törékeny kor, ford. SZOKÁCS Kinga, Budapest, 

Park Könyvkiadó. 

FERRANTE, Elena (1992), L’amore molesto, Roma, Edizioni E/O. [magyarul: UŐ 

(2019), Tékozló szeretet, ford. BALKÓ Ágnes, Budapest, Park Könyvkiadó.] 

FERRANTE, Elena (2002), I giorni dell’abbandono, Roma, Edizioni E/O. [magyarul: 

UŐ (2017), Amikor elhagytak, ford. BALKÓ Ágnes, Budapest, Park Könyvkiadó.] 

FERRANTE, Elena (2006), La figlia oscura, Roma, Edizioni E/O. [magyarul: UŐ 

(2018), Nő a sötétben, ford. BALKÓ Ágnes, Budapest, Park Könyvkiadó.] 

FERRANTE, Elena (2011), L’amica geniale, Roma, Edizioni E/O. [magyarul: UŐ (2016), 

Briliáns barátnőm, ford. MATOLCSI Balázs, Budapest, Park Könyvkiadó.] 

FERRANTE, Elena (2012), Storia del nuovo cognome, Roma, Edizioni E/O. [magyarul: 

UŐ (2017), Az új név története, ford. MATOLCSI Balázs, Budapest, Park Könyvkiadó.] 

FERRANTE, Elena (2013), Storia di chi fugge e di chi resta, Roma, Edizioni E/O. 

[magyarul: UŐ (2018), Aki megszökik, és aki marad, ford. MATOLCSI Balázs, 

Budapest, Park Könyvkiadó.] 

FERRANTE, Elena (2014), Storia della bambina perduta, Roma, Edizioni E/O. 

[magyarul: UŐ (2019), Az elveszett gyerek története, ford. VERSHEGI Anna, Budapest, 

Park Könyvkiadó.] 

FERRANTE, Elena (2019), La vita bugiarda degli adulti, Roma, Edizioni E/O. 

[magyarul: UŐ (2020), A felnőttek hazug élete, ford. KIRÁLY Kinga Júlia, Budapest, 

Park Könyvkiadó.] 

MORANTE, Elsa (1948), Menzogna e sortilegio, Torino, Einaudi. 

 

ARENDT, Hannah (2014), A kapcsolati háló és a lejátszódó történetek: Az emberi 

állapotból, ford. PÁLYI Márk, Holmi 26, 5. sz. https://www.holmi.org/2014/05/a-

kapcsolati-halo-es-a-lejatszodo-tortenetek-palyi-mark-forditasa  

BARAD, Karen (2007), Meeting the universe halfway, Durham & London, Duke 

University Press. 

BOBEL, Chris (2010), New Blood: Third-Wave Feminism and the Politics of 

Menstruation, New Brunswick, Rutgers University Press. 

CAVARERO, Adriana (1997), Tu che mi guardi, tu che mi racconti. Filosofia della 

narrazione, Milano, Feltrinelli. 

https://www.holmi.org/2014/05/a-kapcsolati-halo-es-a-lejatszodo-tortenetek-palyi-mark-forditasa
https://www.holmi.org/2014/05/a-kapcsolati-halo-es-a-lejatszodo-tortenetek-palyi-mark-forditasa


134 

 

CAVARERO, Adriana (2016), Inclinations. A Critique of Rectitude, ford. Amanda 

MINERVINI és Adam SITZE, in Square One: First-Order Questions in the Humanities, 

Stanford, Stanford University Press. 

CHODOROW, Nancy J. (2000), A feminizmus és a pszichoanalitikus elmélet, Budapest, 

Új Mandátum. 

DE LAURETIS, Teresa (1984), Desire in Narrative. Alice Doesn’t. Feminism, Semiotics, 

Cinema, Bloomington, Indiana UP. 

HIRSCH, Marianne (1989), The Mother/Daughter Plot. Narrative, Psycoanalysis, 

Femminism, Bloomington, Indiana University Press. 

KÉRCHY Anna (2010), A nő nyelvet ölt. A feminista narratológia dilemmái és a 

korporeális narratológia lehetőségei, in SZABÓ Erzsébet (szerk.), Új elméletek a 

narratológiában, Szeged, Grimm Kiadó. 

KÉRCHY Anna (2018), A nő nyelvet ölt. Ikonológia és műértelmezés 14., Szeged, 

JATEPress. 

KLEIN, Melanie (1975), Envy and gratitude and other works 1946-1963, New York, 

The Free Press. 

KRISTEVA, Julia (1982), Powers of Horror: An Essay in Abjection, ford. Leon 

S.Roudiez, New York, Columbia University Press. 

MURARO, Luisa (1991), L'ordine simbolico della madre, Rome, Editori Riuniti. 

MURDOCK, Maureen (2010), Il viaggio dell’Eroina, trad. Melania ROMANELLI, Roma, 

Dino Audino Editore. 

NUCCI, Matteo (2017), Nel mondo antico di Donatella Di Pietrantonio, in 

MinimaMoralia, 14 marzo 2017.  

https://www.minimaetmoralia.it/wp/altro/larminuta-donatella-di-pietrantonio/ 

RICH, Adrienne (1976), Of Woman Born. Motherhodd as Experience and Institution, 

New York, W.W. Norton & Company. 

SÉLLEI Nóra (2006), A feminizmus találkozásai a (poszt)modernnel, Debrecen, 

Csokonai. 

TIMÁR Andrea (2023), Billy Budd dadogása: Hannah Arendt, Eve Sedgwick és 

Adriana Cavarero, in RADVÁNSZKY Anikó, TIMÁR Andrea (szerk.), „Inklinációk”. 

Kortárs női filozófia, Budapest, Helikon 69, 2. 

VALENTINI, Ludovica (2020), Elsa Morante e il mondo dell’infanzia ne “L’Arminuta” 

di Donatella Di Pietrantonio, in Club di Lettura „Se Una Notte..”, 30 marzo 2020. 

https://www.clubdiletturaitaliano.com/2020/03/30/elsa-morante-e-il-mondo-

dell-infanzia-ne-l-arminuta-di-donatella-di-pietrantonio/  

ZSADÁNYI Edit (2006), A másik nő – A női szubjektivitás narratív alakzatai, 

Budapest, Ráció Kiadó. 

 

 

https://www.minimaetmoralia.it/wp/altro/larminuta-donatella-di-pietrantonio/
https://www.clubdiletturaitaliano.com/2020/03/30/elsa-morante-e-il-mondo-dell-infanzia-ne-l-arminuta-di-donatella-di-pietrantonio/
https://www.clubdiletturaitaliano.com/2020/03/30/elsa-morante-e-il-mondo-dell-infanzia-ne-l-arminuta-di-donatella-di-pietrantonio/


135 

 

MATOLCSI Balázs 

Nem-helyek Niccolò Ammaniti regényeiben 

Niccolò Ammaniti pályája kezdete óta előszeretettel választ különleges helyszíneket regényei 

hátteréül: szinte mindig képzeletbeli helyeket, amelyek a szereplők személyes és társadalmi 

elszigeteltségét szimbolizálják. De mellettük a római író történeteiben egyre inkább megfi-

gyelhető a nem-helyek jelenléte is, amelyek a legújabb regényekben a cselekmény és a szerep-
lők megformálásának alapvető elemeivé válnak. A nem-helyek tehát egyrészt újító szerepet 

játszanak, másrészt a folytonosságot jelzik az író műveiben, az elszigeteltség széles körű 

jelenlétét mutatják. Hipotézisem szerint a nem-helyek egyre erősödő jelenléte figyelhető meg 

Ammaniti szövegeiben, nyilvánvaló eltolódás tapasztalható a bennük betöltött funkciójuk 
jelentősége tekintetében, egészen odáig, hogy az elbeszélés tartó pillérévé válnak. Tanulmá-

nyomban azt elemzem, hogy ez a kétségkívül jelentős társadalmi átalakulás által vezérelt vál-

tozás hogyan hat a cselekményre és a szereplők viselkedésére; hogyan szövődnek bele a nem-

helyek az elbeszélés szövetébe. 

 
Keywords: Ammaniti, nem-helyek, térábrázolás, pulp, disztópia 

 

Az elmúlt évtizedekben a folyamatos migráció, a globalizáció hatásai és a tömegtu-

rizmus gyökeresen átalakították a nyugati társadalmak szociális hátterének jelleg-

zetes helyszíneit, urbánus tereit. Ezek nyomán hamarosan új térkoncepciók is for-

málódni kezdtek: szociológusok, filozófusok és – az átrendeződés irodalmi vetü-

leteire reflektáló – irodalomtudósok az 1960-as évek vége óta próbálják kidolgozni 

azokat az új térkoncepciókat, amelyek elméleti kereteket biztosíthatnak az ember és 

globalizált környezete formálódóban lévő viszonyainak értelmezéséhez. Több jelen-

tős elmélet született ezen erőfeszítések nyomán, amelyek eltérő aspektusokból 

elemzik a téri jelenséget.1 Az irodalmi művek cselekményeinek hátteréül szolgáló 

helyszínek, terek átalakulnak, sajátos városi térképződmények jelennek meg. Szá-

mos olasz szerző, közöttük Ammaniti prózája is követi ezt az átalakulást. Különösen 

az író következő regényeit vizsgálom: Ti prendo e ti porto via (Mondadori, 1999), Io 

non ho paura (Einaudi, 2001), Come Dio comanda (Mondadori, 2006), Io e te 

(Einaudi, 2010), Anna (Einaudi, 2015).2  

A helyek és a nem-helyek Niccolò Ammaniti narratívájában betöltött szere-

pének vizsgálata tekintetében kiemelt jelentőséggel bírhat Foucault heterotópia-

elmélete. Foucault a heterotópia kifejezéssel olyan terekre utal, amelyek „azzal a 

tulajdonsággal rendelkeznek, hogy minden más térrel kapcsolatban állnak, de ezál-

                                                             
1 Lásd például: FOUCAULT 2010,  BAUMAN, 2011, VIRILIO 1988. 
2 A magyar nyelven a fenti sorrendnek megfelelően (nem feltétlenül egyezik meg a magyarországi 
megjelenés kronológiai rendjével): Magammal viszlek (2009), ,Én nem félek (2008), Ahogy Isten 

parancsolja (2008), Én és te (2012). Az Anna című regénynek nincs magyar fordítása. A tanulmányban 
minden idézetet a saját (a magyar kiadásokban szereplő eredeti) fordításomban közlök. 



136 

 

tal felfüggesztik, semlegesítik vagy megfordítják a viszonyok azon halmazát, ame-

lyet maguk is kialakítanak, tükröznek, vagy amelyekben tükröződnek” (FOUCAULT 

2010, 57; illetve FOUCAULT 1998, 310).3 Foucault különbséget tesz a „primitív” társa-

dalmak és a modern társadalmak heterotópiája között. Az előbbiek, amelyeket a vál-

ság heterotópiáiként határoz meg, a múlt század vége óta átadták helyüket a devian-

cia heterotópiáinak, ahol azok az individuumok kapnak helyet, akiknek a viselkedése 

nem felel meg a társadalmilag elvárt normáknak. Ilyenek például a pszichiátriai kli-

nikák vagy a börtönök. Minden korszak és minden társadalom rendelkezik tehát a 

maga heterotópiáival, amelyek bizonyos értelemben örökkévalóak, másrészt azon-

ban a társadalmi és környezeti változásokat követve folyamatosan változnak is. Egy-

szerre figyelhető meg tehát a folytonosság és a változékonyság, ami Augé nem-

helyek elméletének, melyről alább részletesen szólok, alapvető jellemzője lesz. 

Bauman a Modernità liquida című művében tökéletesen leírja azokat az állapotokat, 

amelyek manapság a modern társadalmak emberét körülveszik: életterünk egyfajta 

liminális, tökéletlen, nyugtalanító, szorongást keltő tér. Egyfajta örökös mozgás 

jellemzi, az embert a mindig máshová való megérkezés láza gyötri. A Lo spazio 

critico című munkájában Virilio pedig azt mutatja be, hogy a gyors urbanizáció és a 

technológiai fejlődés hogyan befolyásolja és határozza meg a térről alkotott elkép-

zeléseinket. Szerinte a kritikus tényező éppen a gyorsaság, a sebesség lesz. Az 

emberiség korábbi korszakaiban ugyanis a technológia csak rendkívül korlátozottan 

tudta befolyásolni a helyváltoztatás sebességét. A tér-idő és a sebesség közötti kap-

csolat tehát matematikai, ahol bármelyik változó megváltozása kihatással van a 

másik kettőre, elkerülhetetlenül azok változását vonja maga után. Korunkban az idő 

gyakorlatilag kiiktatódott, és a tér is hasonlóképp veszélyben van, ugyanaz a sors 

várhat rá is, hiszen a tér megszokott aspektusai átalakulhatnak vagy eltűnhetnek, 

uniformizált, jellegtelen terek jöhetnek létre.   

A tér posztmodern reprezentációjának egy másik elméletében David Harvey 

szintén azt a nyilvánvaló elmozdulást emeli ki, amely az építészet és urbanisztika 

területén a posztmodern korszakban a tér autonómiájának radikalizálódásához ve-

zetett. Harvey a teret a hagyományos társadalmi funkcióitól függetlenítve képzeli el 

(GANERI 2015), ahogyan a posztmodernisták a teret valamiféle független és autonóm 

dolognak tekintik (HARVEY 1993, 89).4 A posztmodern tér tehát egy önállósult és 

dekontextualizált térként jelenik meg. De említést érdemelnek még Fredric Jameson 

tézisei is az „érzékek antropológiai mutációjáról”,5 amely a digitális és virtuális mul-

timédiával együtt fejti ki hatását a digitális világ és az egyre gyorsuló információ 

                                                             
3 A tanulmányban szereplő szakirodalmi hivatkozások idézeteit szintén saját fordításban közlöm. 
4 „A posztmodernisták egyértelműen eltérnek a modernista koncepcióktól a tér szemléletmódját illetően. 

Míg a modernisták a teret olyasvalaminek tekintik, amit társadalmi célokra kell alakítani, és ezért mindig 
egy társadalmi projekt felépítésének van alárendelve, addig a posztmodernisták valamiféle független és 
autonóm dolognak tekintik.” (HARVEY 1993, 89). 
5 „[a] tér legújabb mutációjának – a posztmodern hipertérnek – sikerült [...] túllépnie az egyes emberi 
test azon képességén, hogy tájékozódjon, érzékszervileg rendszerezze környezetét, és kognitívan 



137 

 

megjelenését követően született generációk érzékelési és kognitív rendszereiben 

jelentős következményeket idézve elő, amelyek hatására az objektív, külső valóság 

szubjektív leképezése gyökeresen átalakulhat.  

Az 1990-es évek közepétől az irodalomban a posztmodernizmus átadta helyét 

egy új szakasznak, amelyet Raffaele Donnarumma a hipermodern korszakaként 

definiál. A prózairodalomban a posztmodernhez képest több tekintetben markáns 

elmozdulás tapasztalható, ami kétségtelenül kihat a tér ábrázolására is. A 

hipermodernitás irodalma a jelen kritikájaként jelentkezik, elhagyva a posztmo-

dernizmus illúzióit.6 A hipermodernitás a realizmus új formáin keresztül érkezik, 

harcolva a derealizáció ellen, amelyet állandó fenyegetésként érzékel. A térábrá-

zolásban ezáltal szintén új formák és új, korábban nem létező helyszínek jelennek 

meg, melyeket a továbbiakban részletesen megvizsgálok Ammaniti prózáján ke-

resztül.  

A francia etnológus és antropológus, Marc Augé 1992-ben a Nem-helyek: Beve-

zetés a szürmodernitás7 antropológiájába című művében megalkotta a nem-hely 

fogalmát és paradigmáját. A nem-helyek az urbanizáció, a társadalmi és technológiai 

változások gyümölcsei, eredőjükben a nagyvárosi központok jelentőségének növe-

kedése, a megavárosok rendkívül gyors fejlődése áll. Ezzel egyidejűleg a történelmi 

városközpontok csupán turistahelyekké redukálódnak. Az egyén a technológiai esz-

közökkel, mint a számítógépek, táblagépek és mobiltelefonok, olyan környezetben 

él, amely teljesen független a közvetlen fizikai környezettől. Ez a többszörös decent-

ralizáció az „empirikus nem-helyeknek” nevezett tereknek, azaz a forgalom, a fo-

gyasztás és a kommunikáció terének korábban példátlan kiterjesztésének felel meg” 

(AUGÉ 2009, 5). A nem-hely tehát a lakóhely, a köznapi értelemben vett hely ellen-

téte. Ebben az értelemben ahhoz, hogy egy környezetet helynek tekintsünk, három 

alapvető tulajdonsággal kell rendelkeznie: identitásának, relációjának és történel-

mének kell lennie, míg „egy olyan tér, amely nem definiálható sem identitásként, 

sem relációként, sem történelmiként, nem-helyként definiálódik” (AUGÉ, 2009, 61). 

A paradigma tehát egy tagadásra, egy hiányra épül, amely egy új globalizált fogyasz-

tói valóság leírásának társadalmi-földrajzi szükségességéből fakad. A nem-helyek 

egyre tömegesebb megjelenése az irodalomban a városokban és azok környékén 

                                                             
feltérképezze helyzetét egy feltérképezhető külső világban. Most azt mondhatjuk, hogy a test és az épített 
környezet közötti riasztó szétválási pont – amely a modernizmus kezdeti dezorientációjához képest 

olyan, mint az űrhajó sebessége az autóéhoz viszonyítva – maga is annak a még kényesebb dilemmának 
a szimbólumaként és egyben analógiájaként tekinthető, hogy elménk – legalábbis jelenleg – képtelen 
feltérképezni azt a nagy globális, multinacionális és decentralizált kommunikációs hálózatot, amelyben 

mint egyéni szubjektumok benne létezünk.” (JAMESON 2007, 60). 
6 „A posztmodern irodalmat ellenfelei azzal vádolták, hogy a posztmodernitáshoz képest ideologikus és 

organikus: a hipermodern korszak irodalma ezzel szemben azonnal a jelen kritikájaként mutatkozik 
meg”. (DONNARUMMA 2022, 21). 
7 A szürmodernitás egy másik, Augé által bevezetett fogalom, amelyet a következőképpen határoz meg: 

„A szürmodernitás a történelem felgyorsulásának, a tér szűkülésének és a sorsok individualizálódásának 
együttes hatása” (AUGÉ 2004, 34). 



138 

 

található tranzitpontok (autópályák, pályaudvarok, repülőterek, nagy bevásárlóköz-

pontok) és az ideiglenes szálláshelyek (szállodaláncok, menekülttáborok, nyilvános 

kollégiumok, konténer-városok) megszaporodásának volt köszönhető, amelyek a 

magányos individuumok számára egyfajta ígéretet hordoznak: az ideiglenesség és 

a múlandóság világának ígéretét (AUGÉ, 2009, 61-63). A nem-hely kifejezés tehát két 

egymást kiegészítő, de egymástól eltérő valóságot jelöl: azokat a tereket, amelyek 

bizonyos célokhoz (közlekedés, tranzit, szabadidő) viszonyítva jönnek létre, továbbá 

az egyéneknek az e terekhez fűződő viszonyát is magában foglalja. Augé szerint 

azonban a helyek és a nem-helyek soha nem léteznek tiszta formában: az előbbi soha 

nem törlődik el, míg az utóbbi soha nem valósul meg teljesen, vagyis a nem-helyek 

korunkat képviselik, mértéket adnak neki.  

Olaszországban a nem-helyek az 1980-as évek óta jelentek meg az irodalom-

ban a korábbinál nyilvánvalóbb módon, bár a „fellendülés” éveinek iparosítása által 

átalakított táj (a munkások északi nagyvárosokba vándorlásával) már az 1960-as és 

1970-es évek irodalmában is felbukkan. A megváltozott életmód, az új szokások, 

mint például a turizmus és a fogyasztási láz miatt a vidéktől elszakított urbanizált 

táj végleg elveszíti a vidékiség és a város közötti határokat, és visszafordíthatatlan 

identitásvesztésen megy keresztül (CONTI 2008, 152-153). 

Látható tehát, hogy az elmúlt évtizedekben a tér irodalmi ábrázolása, és követ-

kezésképpen a kritika is, alkalmazkodott a kortárs társadalmak új struktúrái által 

teremtett igényekhez. Olyan új terek jöttek létre, amelyek korábban nem léteztek 

(bevásárlóközpontok, áruházak) vagy sokkal kisebb jelentőséggel bírtak a minden-

napi életben (pl. repülőterek, hiszen a nem túl távoli múltban csak az emberek na-

gyon kis része engedhette meg magának, hogy repülővel utazzon).  

Bár az olasz irodalomkritika viszonylag kevés teret szentel a nem-helyek 

megjelenésének és funkciójának vizsgálatára a kortárs narratívában,8 érdekesnek 

tartom Niccolò Ammaniti négy művén keresztül elemezni ezt a kérdést. Ammaniti 

regényeiben ugyanis a környezet, amelyben a cselekmény kibontakozik, mindig 

mélyen befolyásolja a szereplőket, korlátként, kényszerként, szinte börtönként jele-

nik meg, amelyből nem tudnak kiszabadulni. A helyszínek és újabban a nem-helyek 

kiválasztása mindig formáló-deformáló értékkel bír. Az Én nem félek (2001) cselek-

ménye az 1970-es években játszódik egy elfeledett, néhány házból álló faluban, 

délen, búzamezők között, ahol a felnőttek egy elrabolt gyermeket rejtegetnek egy 

gödörben; a Magammal viszlek (1999) az 1990-es években, főként egy Lazio és 

Toszkána közötti nyomorúságos kisvárosban játszódik; az Ahogy Isten parancsolja 

(2006) pedig egy kisvárosban, Észak-Olaszországban. Tanulságos, hogy mindhá-

rom regényben a cselekmény helyszíne elképzelt. Ammaniti döntése, hogy képzelet-

                                                             
8 Eleonora Conti mellett, aki több esszéjében is foglalkozik a témával, mindenképpen meg kell 

említenünk az alábbi könyvet: I nonluoghi in letteratura. Globalizzazione ed immaginario territoriale 
(CALABRESE, D’ARONCO 2005). 



139 

 

beli helyszíneket válasszon a történeteihez, arra enged következtetni, hogy a hozzá-

vetőleges helymeghatározás (Dél, Közép, Észak) elegendő egy társadalmi valóság 

leírásához, amely később az Én és te (2010) regényben szorosan kapcsolódik egy 

másik, nagyon is konkrét valósághoz: a római felső középosztályhoz. Ez utóbbi 

regényben visszatér a földalattiság motívuma is: egy elegáns római bérház pincéje, 

ahol a kamasz főhős, ezúttal saját akaratából, elrejtőzik. Az Anna (2015) című re-

gényben viszont az író egy vírus által feldúlt és elpusztított Szicíliát választ hely-

színül. Ebben az esetben éppen az ellenkezője történik, mint a fent említett első 

három regényben: a disztópikus vízió szürreális környezete teljesen valóságos, felis-

merhető, az olvasó emlékezetében rekonstruálható környezet. A földrajzi megjegy-

zések, a valóban létező városok ezúttal arra szolgálnak, hogy a történetnek nélkülöz-

hetetlen valóságalapot adjanak. 

Ammaniti szereplőit minden esetben behatárolja az őket körülvevő környezet, 

sőt néha úgy érezzük, hogy egyenesen birtokolja őket, meghatározza a létezésüket. 

Az Én nem félek aprócska falujának néhány családja egyhangú életet él, a hőség és 

a mindennapok szorításában, túl sok remény nélkül. Ebből a korszakból természe-

tesen hiányzik az a virtuális tér, amely a mobiltelefonok és videojátékok segítségével 

a nem is olyan távoli jövőben lehetővé teszi majd az Én és te tizenéves főhősének, 

hogy teljesen másképpen élje meg saját magányát. A helyszínek ebből adódóan szin-

tén átalakulnak, ami az író részéről is egy sürgető igénynek köszönhető: egy olyan 

világ elszigetelt tereit ábrázolja, amelyben a hagyományos helyek, az emlékek helyei 

egyre kevésbé számítanak. Így sok esetben bekövetkezik a környezet identitásának 

elvesztése. 

A tájnak ez az identitásvesztése kerül előtérbe Ammaniti elbeszélésében az 

Ahogy Isten parancsolja című regény elején is, amikor az író bőséges figyelmet szen-

tel a sivár környezet bemutatásának: szürke kisvárosok, egyforma házak, gyárak 

uralják a teret, „előre gyártott raktárépületekkel, a bankokkal, a felüljárókkal, az 

autókereskedésekkel és az összes autójukkal meg a temérdek sárral” (AMMANITI 

2008, 27). Az Én és te főhősének személyes életterén (szobája, a pince-búvóhely) 

kívül az egyetlen részletesen leírt hely egy identitás nélküli nem-hely: egy névtelen 

kórház. Az Annában aztán a disztópikus vízió a cselekményt ugyancsak egy identitás 

nélküli, de a mai világunk relikviáit még magán viselő környezetbe helyezi: 

autópályák, hipermarketek, bevásárlóközpontok uralják a teret, amelyek azonban 

elvesztették eredeti értéküket, funkciójukat. Az autópályákon nem közlekednek 

autók, a hipermarketek és bevásárlóközpontok üresek, áruk és vásárlók nélkül a 

kereskedelmi és társadalmi terekből elhagyatott, vagy egy másik korszakra jellemző 

törzsi funkciók helyszíneivé alakulnak. Így működik az egykori Grand Hotel Terme 

Elise, ahová a fiatalok egy Picciriddunna nevű titokzatos felnőtthöz járnak, abban a 

reményben, hogy meg tudja gyógyítani őket a halálos vírusból. 

A társadalmi konfliktus és felelősségvállalás kérdései az 1990-es évek második 

felétől kezdve egyre hangsúlyosabbá válnak Ammaniti regényeiben: Az Ahogy Isten 



140 

 

parancsoljában a jelen kritikája a szereplők (de)formálódása és a nem-helyekké áta-

lakult helyek plasztikus ábrázolása nélkül elképzelhetetlen lenne; az Én és te-ben 

korunk egyik megrendítő társadalmi problémája, a drogfüggőség bukkan fel, a fő-

hősök megtapasztalják és megküzdenek vele, bizonyára nem véletlenül egy sötét 

pincében; az Anna-ban pedig a poszt-apokaliptikus helyszín kölcsönöz hitelességet 

a cselekménynek. 

Az általam behatóan vizsgált három regény közül időrendben az első az 1999-

ben megjelent Magammal viszlek, amelynek története főként Ischiano Scalóban ját-

szódik, egy fiktív városban, Lazio és Toszkána tartományok határán, egy olyan ten-

ger mellett, amely bizonyosan nem a turisták paradicsoma: valójában Ischiano 

Scalóban nincsenek is turisták. Egyszóval egy elfeledett hely, kevés izgalommal, éles 

ellentétben azzal a környezettel (elegáns éttermek, pompás diszkók, televíziós stú-

diók), amelyet az egyik főszereplő, Graziano Biglia látogat. A könyv tulajdonképpen 

a kamasz Pietro Moroni és a playboy Graziano Biglia kalandjait meséli el, az ese-

mények rendkívüli összefonódásával. Kettejük története szinte az egész regény so-

rán párhuzamosan fut, és az elbeszélői szálak csak a fináléban találkoznak össze. 

Pietro félénk középiskolás diák, míg Graziano „hivatásos vándorcigánynak mondta 

magát, egy Dharma-hívő csavargónak, a karmáját kereső bolyongó léleknek” 

(AMMANITI 2009, 26). Egyszóval egy örök kamasz, aki évek óta tartó távollét után 

visszatér Ischiano Scalóba. A regényben nem hiányoznak az örökös cirkulációra, a 

fogyasztásra és kommunikációra használt helyek, az ideiglenesség és az átjárás 

terei. Graziano Biglia a tengerparton található névtelen diszkókat látogatja, és bár 

minden egyes alkalommal, amikor belép valamelyikbe, csak egy újabb vendéggé 

válik, egy névtelen testté a tömegben, a helyhez való kötődése pedig nyilvánvaló. A 

regény egyik nyitójelenetében Graziano egy zsúfolt diszkóban találja magát, ahol „a 

tánctér olyan, mint egy átkozott hangyaboly” (AMMANITI 2009, 27). Az arctalan 

emberek között a playboy kiszúr egy lányt, a személytelen hely így hirtelen szemé-

lyessé válik. Graziano látomásként éli meg a pillanatot:  

A diszkó nem létezik többé. A hangokat, a zenét, a bolondokházát elnyelte a köd. Aztán 

lassan ritkulni kezd a szürkeség, és megjelenik egy farmerüzlet. (…) És ez a farmerüzlet 

Ischiano Scalóban van, az édesanyja rövidáruüzletének helyén. S mindenki, aki arra jár, 
megáll, betér, meglátja a feleségét, és őt irigyli. (AMMANITI 2009, 30) 

A látomás tehát a jövőbe vetül, a hely anonimitása eltűnik, a diszkó családiassá válik, 

a globalizáltból a személyeshez való visszatérést szimbolizálja. A hatást Ammaniti 

tovább erősíti a terhes lány képével. Ebben a funkciójában a diszkó kiindulóponttá 

és hivatkozási ponttá válik a narratívában, következésképpen többé nem tekinthető 

nem-helynek. 

Az Ahogy Isten parancsolja (2006) című regényben, amely egy tinédzser sötét 

kalandjait meséli el, egy hasonló jelenet fordított irányt mutat. A diszkót az író az 

egykori bőrgyár helyiségeiben kialakított nyomorúságos szociális központként jele-

níti meg: „hat egymás mellett álló, graffitivel borított épület, körülöttük kavicsos 



141 

 

terület” (AMMANITI 2008, 109-110). A környezet leírása (fekete füst, köd, fülsiketítő 

zene) azonnal a mélyebb interperszonális kapcsolatok kialakításának lehetetlen-

ségét sugallja. Rino Zena, a főszereplő kamasz Cristiano durva és erőszakos apja 

nagyon is konkrét céllal lép be a helyiségbe: egy nőt keres, akivel ki tudja elégíteni 

szexuális szükségleteit. Odabent ezernyi arctalan, hömpölygő testet talál. A homo-

gén tömegben hirtelen észrevesz egy lányt, aki hasonlít egykori élettársára, a fia 

anyjára, aki már régen eltűnt életükből, magukra hagyva őket. A jelenet látszólag 

megegyezik a Magammal viszlek korábbi jelenetével: Rinónak a lányt nézve szinte 

látomása támad, ám az ebben az esetben a múltra, az elveszett családiasságra irá-

nyul. Ráadásul a végén Rino rájön, hogy tévedett: a nő nem Irina, az egykori part-

nere. Így ismét elveszíti a reményt, hogy visszatérjen a régi normális élethez, társa-

dalmi és családi szinten is: a szerző ezáltal megerősíti szereplőjének mély magá-

nyosság-érzését, méghozzá azon a nem-hellyé átalakult helyen, amelyet paradox 

módon szociális központnak neveznek. Az Ammaniti által létrehozott környezet te-

hát, amelyben a szereplők elveszítik identitásukat, egy olyan tér, amely eredeti céljá-

val ellentétesen működik, azaz nem valódi kapcsolatokat teremt, hanem a magányt 

erősíti. 

Ugyanilyen érdekes megfigyelni a bevásárlóközpontok jelenlétét és működését 

Ammaniti regényeiben. A Magammal viszlek regényben, amely a bevásárlóközpon-

tok építésének nagy fellendülése előtt született, még nyomuk sincs: a cselekmény 

egy hibrid világban játszódik, ahol a globalizáció még nem törölte el a régi szoká-

sokat, de a médiának már új, formáló szerepe van. A bárok még mindig a barátok 

találkozóhelyei (például a Station Bar, amely ahelyett, hogy az utazók névtelen 

megállóhelyeként funkcionálna, továbbra is a helyiek fontos találkozóhelye, akik na-

ponta hosszú órákat töltenek ott, játszanak, beszélgetnek). A regényben megjelenő 

kis üzletek is a mindig jelenlévő tulajdonosokkal a családiasság érzetét keltik. Az 

Ahogy Isten parancsolja cselekménye Varranóban, egy fiktív észak-olaszországi vá-

roskában játszódik, névtelen ipari üzemek, autókereskedések és bevásárlóközpon-

tok között. Ez utóbbiak már átvették a hagyományos társadalmi központok helyét, 

az emberek találkozási fórumává váltak. A bár, amely ezúttal a város központjában 

található, elvesztette hagyományos szerepét, nyoma sincs a vidámságnak, a vendé-

gek kommunikációs vágyának, és bár találkozóhelyként kellene működnie, magá-

nyosságot áraszt. Az interperszonális kapcsolatok és az ebből fakadó kommunikáció 

is jelentős változáson megy keresztül. Elég, ha csak a mobiltelefonok szerepét 

figyeljük meg: a Magammal viszlek történetében kizárólag kommunikációs eszköz-

ként jelennek meg, míg az Ahogy Isten parancsoljában státuszszimbólummá válnak. 

Nem véletlen tehát, hogy a regényben az egyetlen részletesen leírt hely a bevásárló-

központ, a fogyasztás temploma: „Száz kilométeres körzetben ez volt a legnagyobb 

bevásárlóközpont. Százezer négyzetméter, három emeletre és két félemeletre 

osztva. A földalatti parkolóban háromezer autó fért el.”(AMMANITi 2008, 130) 



142 

 

A globalizált világ összehozza az egyéneket, az emberek közös terekben és a 

világ nagy márkáinak üzleteiben találkoznak, a társadalmi élet új platformja jön lét-

re, amelyet megfertőz a hely személytelensége és ideiglenessége. A nagy bevásár-

lóközpontok gyorséttermei átveszik a hagyományos bárok és éttermek funkcióját, 

találkozási pontokká is válnak. Az Ahogy Isten parancsoljában a bevásárlóközpont 

az Augé meghatározása szerint értelmezett nem-hely világos példája: olyan tér, 

amely nem rendelkezik sem identitással, sem kapcsolati, sem történeti jelleggel, 

nem integrál semmit, csupán korlátozott ideig engedélyezi az egymás számára 

különböző, hasonló vagy közömbös egyének együttélését (AUGÉ 2009, 61-62). 

A csaknem tíz évvel későbbi Anna című regényben azonban a forgatókönyv 

ismét megváltozik. A disztópikus történet cselekménye egy vírus sújtotta Szicíliában 

játszódik, ahol minden felnőtt meghalt, csak a gyerekek maradtak életben. Furcsa 

módon azonban az új körülményekkel egy újabb csavar következik a helyek és nem-

helyek funkciójában. A nem-helyek ismét helyekké változnak: az autópálya a globali-

zált világban a nem-helyek, a tömeges forgalom, az identitás-nélküliség egyik leg-

fontosabb szimbóluma, míg Ammaniti posztapokaliptikus regényében éppen ellen-

kezőleg, nagyon is konkrét antropológiai hellyé válik. Anna, a főhősnő és kisöccse 

együtt gyalogolnak az áhított megváltás felé, üres, elhagyatott, ennek ellenére mégis 

aprólékosan leírt autópályákon. Az autópálya így, ahogy a két főszereplő birtokba 

veszi, elveszíti személytelenségét, és ily módon maga is védelmi funkciót kap, hiszen 

a cselekmény összefonódása során viszonyítási ponttá válik.  

Ugyanakkor az autópályán való menetelés kapcsolatot sugall a migrációval is, 

amely kontinensünk elmúlt évtizedeit jellemezte: menekülést az ígéret földjének 

megtalálása reményében, teli bizonytalansággal, hogy valójában mit is találunk ott 

megérkezésünkkor.9 A migráció jelensége roppant aktuális Olaszországban: több 

évtizede zajlik a belső migráció, azaz a déli olaszok elvándorlása északra, nyilvánvaló 

gazdasági okokból, valamint újabban más népek erős külső migrációja is hatalmas 

terhet ró az olasz társadalomra, különösen az Afrikából és Ázsiából érkező tömegek-

nek köszönhetően. Ammaniti műveiben az indulás éveitől kezdve számos utalás, 

leplezetlen áthallás jelenik meg erre a második típusú migrációra. Az író egy-egy 

szereplőjén keresztül rávilágít a migránsok nehéz helyzetére és az olasz társadalom-

ba való beilleszkedési nehézségeikre. Már 1996-ban, a Fango című novelláskötet 

több darabjában is megjelennek a szerencsétlen sorsú afrikai szereplők: A Lo 

zoologo című elbeszélésben a csavargó alakjában, akit egy csapat fiatal huligán meg-

ver; a Carta e ferróban pedig ott vannak „a ronda, rosszul öltözött afrikai prosti-

tuáltak a szörnyű rongyaikban” (AMMANITI 1996, 305). Az Ahogy Isten parancsolja 

történetében az egyik főszereplő, a szociális munkás Beppe Trecca autója egy afrikai 

                                                             
9 „A migrációs mozgás azonban nem csak átutazás. A következő szakasz a megérkezés egy idegen földre, 
ahol nem fogadják szívesen vagy egyszerűen csak elvárják, ahol elveszett, talán még a térképeken sem 

jelölt terekben találjuk magunkat, amelyek befogadják a különböző hangokat, amelyek nem találnak 
meghallgatásra.” (IANNUCCI, 2017, 107) 



143 

 

férfit gázol el, aki a baleset után nem akarja, hogy megmentsék, mert nyilvánvalóan 

papírok, biztosítás nélkül tengeti az országban az életét. Az Annában viszont egy 

egészen másfajta migrációs menekülésről van szó, hiszen a két testvér célja nem egy 

élhetőbb élet délibábját üldözi a fogyasztói társadalomban. A mindennapi élet egy 

letűnt kor értékrendjét idézi: itt már a túlélés a cél, a vándorút tétje pedig maga az 

élet. 

A gyökerek elveszítésének tájképét így általában új szemmel szemléljük, és 

más jelentéssel, sőt több különböző jelentéssel ruházzuk fel (HARVEY 1993, 89). 

Ugyanez a fordított irány, a globalizáltból a személyes felé vezető út a regény más 

helyei kapcsán is megfigyelhető. Ezek minden esetben elveszítik nem-hely funk-

ciójukat, és erősen személyessé válnak. Ilyen a szupermarket, a szálloda és a bevá-

sárlóközpont. A Despar szupermarketet, amelyet a két tizenéves testvér vezet, és 

amely egyfajta bolt-erőddé alakult át, az ikrek puskákkal őrzik. A vásárlók hosszú 

sora már a múlté, a bankkártya és a pénz használhatatlan, a szupermarket, a klasz-

szikus nem-hely pedig módszert vált, és amolyan régi kisboltként működik, ahol a 

tulajdonos szolgálja ki a törzsvásárlóit. Itt is nyilvánvaló visszatérést látunk a régi 

világhoz, a cserekereskedelemhez. Az ikrek elmagyarázzák Annának: „Minden, amit 

itt látsz, elcserélhető. Ez egy kisbolt.” (AMMANITI, 2015, 58) 

Ammaniti tehát azt sugallja, hogy a fejlett társadalom és a globalizáció techno-

lógiai rendszereinek összeomlása utáni apokaliptikus vízióban az egyetlen újra-

indító megoldás az eredethez, a primitív korszakhoz való visszatérés. Ebben az ösz-

szefüggésben még inkább érzékelhető az urbanizáció fordított funkciója. Az Anná-

ban a vírus okozta elnéptelenedés különösen a városi környezetben érződik mélyen, 

az üres városok véget vetnek az urbanizációs forradalomnak, amely az elmúlt évszá-

zadokban szédületesen felgyorsult.10 Az elhagyott településeken belül a természet 

visszaveszi a teret, és ezzel befejeződik a visszatérés az eredethez. Ugyanez a fordí-

tott dinamika a Grand Hotel delle Terme esetében is megmutatkozik: a szálloda, 

amely korábban névtelen emberek jellegtelen tere volt, a fogyasztói társadalom 

szimbóluma, most a kék gyerekek által ostromolt valódi lakóhellyé válik. Az épület 

egy domb tetején található, a környezet egy újabb visszatérést sugall a távoli időkbe, 

a középkorba, az erődök és várak korába. Végül, még a bevásárlóközpont is, amely 

az Ahogy Isten parancsolja című regényben a fogyasztói társadalom elpusztít-

hatatlan erődjének tűnt, az Annában, bár formailag megtartja az erőd jelleg-

zetességeit (egy nagy, rózsaszínű, várszerű épület, négy hengeres toronnyal a sarko-

kon), funkciójában átalakítva elvadult gyerekek ősi, törzsi terévé válik, akik az okta-

tás hiánya miatt alig tudnak beszélni, bent teheneket ölnek, kint, a parkolóban pedig 

grilleznek. A digitális kommunikáció nagy márkáinak (Sky, Fastweb) boltjait, ame-

lyek egykor elsőrangú nem-helyek voltak, a feldühödött és megrémült vadállatok 

csordája rombolja le. Egyértelmű az író szándéka: visszaviszi szereplőit egy távoli 

valóságba, hogy egy önmagát elpusztító világ romjain túlélhessenek.  

                                                             
10 A témáról lásd még: LEFEBVRE,,1973. 



144 

 

A mesterséges helyek, amelyek a szupermodernitásban nem-helyekké váltak, 

és amelyeket maga Ammaniti is nem-helyekként mutat be az Ahogy Isten paran-

csolja regényében, most elveszítik jelentőségüket, és átalakulnak, részben úgy, hogy 

visszanyerik eredeti funkciójukat, mint antropológiai helyek. Ekképpen Ammaniti 

narratívájában érezhető elmozdulás tapasztalható a nem-helyek használata felé, 

amelyek sok helyzetben az elbeszélés gerincévé válnak. Ez az eltolódás bizonyos he-

lyek megváltozott használatán alapul, amelyek nem-helyekké alakulnak át, s aztán 

megfordítva, ismét helyekké válnak. Ammaniti azonban a nem-helyeket mindig szö-

vegeinek jellegéhez igazítja, a szereplők a fent tárgyalt különböző funkciókkal töltik 

meg őket. Ammaniti műveiben tehát a nem-helyek bizonyos események elhelyezé-

sére szolgálnak, de mindig az események állnak az üzenet középpontjában.  

Az író regényeiben egy eleinte korszakhű, majd disztópikus parabolát követ 

nyomon, hogy bemutassa a mintegy húsz év alatt végbement rendkívül gyors társa-

dalmi-kulturális változások hatását. A tér e változások igényeihez idomulva újra és 

újra átértelmeződik és átméreteződik, de a legfontosabb üzenet változatlan marad: 

az ember, akit Ammaniti leginkább kamasz főhősei révén ábrázol, egyszerre kitartó 

és túlélő. A disztópia felé való elmozdulás tehát az Annában egy kötelező lépés, 

amelyet az írónak meg kell tennie: egyfajta kiigazítás, kihívás az új tér egy ma még 

képzeletbeli, de talán nem túl távoli jövő ábrázolására. 

 

Irodalom 

AMMANITI, Niccolò (1996), Fango, Milano, Mondadori. 

AMMANITI, Niccolò (1999), Ti prendo e ti porto via, Milano, Mondadori; magyarul: 

UŐ, Magammal viszlek, ford. MATOLCSI Balázs, Budapest, Európa, 2009. 

AMMANITI, Niccolò (2001), Io non ho paura, Torino, Einaudi; magyarul: UŐ, Én nem 

félek, ford. MATOLCSI Balázs, Budapest, Európa, 2008. 

AMMANITI, Niccolò (2006), Come Dio comanda, Milano, Mondadori; magyarul: UŐ, 

Ahogy Isten parancsolja, ford. MATOLCSI Balázs, Budapest, Noran, 2008. 

AMMANITI, Niccolò (2009), Che la festa cominci, Torino, Einaudi. 

AMMANITI, Niccolò (2010), Io e te, Torino, Einaudi; magyarul: UŐ, Én és te, ford. 

MATOLCSI Balázs, Budapest, Európa, 2012. 

AMMANITI, Niccolò (2015), Anna, Torino, Einaudi. 

 

AUGÉ, Marc (2009), Nonluoghi. Introduzione a una antropologia della surmodernità, 

Milano, Elèuthera.  

AUGÉ, Marc (2009), Disneyland e altri nonluoghi, Torino, Bollati Boringhieri. 

AUGÉ, Marc (2009), Che fine ha fatto il futuro: dai nonluoghi al nontempo, Milano, 

Eléuthera. 

AUGÉ, Marc (2004), Rovine e macerie. Il senso del tempo, Torino, Bollati Boringhieri. 

BAUMAN, Zygmunt (2011), La modernità liquda, Roma, Laterza. 



145 

 

CALABRESE, Stefano, D’ARONCO, Maria Amalia (2005), I nonluoghi in letteratura. 

Globalizzazione ed immaginario territoriale, Roma, Carocci. 

CONTI, Eleonora,(2008), Nonluoghi della pianura padana. L’occhio risemantizzante 

in Gianni Celati e Pier Vittorio Tondelli, „Italianistica: Rivista di letteratura italiana” 

Vol. 37, 2008/2, 149-162. 

DONNARUMMA, Raffaele (2022), Ipermodernità: ipotesi per un congedo del 

postmoderno,  „Allegoria”, XXXIV 86, 15-50. 

FOUCAULT, Michel (2010), Eterotopia, Milano, Mimesis. 

FRANZINI, Elio (2011),La rappresentazione dello spazio, Milano, Mimesis. 

GANERI, Margherita (2017), Dai nonluoghi alle iperperiferie: Il romanzo 

postmoderno e oltre, in AAVV, Geografie della modernità letteraria: atti del XVII 

Convegno internazionale della MOD, 10-13 giugno 2015, Pisa, ETS, 53-65. 

HARVEY, David (1993), La crisi della modernità. Riflessioni sulle origini del presente, 

Milano, Il Saggiatore.  

IANNUCCI, Giulia (2017), Sedimentazione geografica dei nonluoghi: 

transito/arrivo/ritorno, in DE LUCIA, Stefania (a cura di), Scrittrici nomadi. Passare 

i confini tra lingue e culture, Roma, Sapienza Università Editrice, 103-110. 

JAMESON, Frederic (2007). Postmodernismo. Ovvero la logica culturale del tardo 

capitalismo, Roma, Fazi. 

LEFEBVRE, Henri (1973), La rivoluzione urbana, Roma, Armando. 

VIRILIO, Paul (1988), Lo spazio critico, Bari, Dedalo. 

 

 



146 

 

ZEMEN Anna Mária 

A város, ami beszél: irodalmi térélmények Nicola Pugliese Malacqua (1977) 

című regényében 

Nicola Pugliese Malacqua című regényében a térábrázolást helyezem a vizsgálat középpont-

jába. Az akopaliptikus víziót bemutató történet, a szűnni nem akaró eső láthatóvá teszi a moz-

dulatlan város mélyrétegeit, feltárva annak társadalmi, kulturális és pszichikai dimenzióit. A 

szétesett város élő organizmussá válik, a kollektív trauma és a bizonytalan várakozás szimbó-
lumává. Elemzésem célja az, hogy bemutassam, miként képes tükröztetni a városi táj és a 

társadalmi bizonytalanság feltérképezése az identitásválságot, illetve az emlékezet és a jelen 

közti feszültséget. 

 
Keywords: Nápoly, városi tér, a város szubjektivitása, a tér dekonstrukciója, kollektív trauma, 

identitásválság, emlékezet. 

 

A nápolyi/Nápolyról szóló irodalom rendkívül fontos az olasz irodalom történeté-

ben, mivel a város és annak vonzáskörzete számos író és költő számára jelentett 

inspirációt. Ennek több oka is van: történelme sajátságos, az évszázadok alatt sok-

féle kultúra és civilizáció hatása alatt állt. Az itt zajló politikai és gazdasági változá-

sok fontos témákat adtak az irodalmi alkotásoknak. A történelmi és a szociális rea-

litásokon túl a nápolyi kultúra szintén nagy szerepet játszott abban, hogy a város és 

lakói kiemelkedő szereplőivé váltak a délolasz irodalomnak. A különböző korszakok-

hoz köthető fejlődés következtében kialakult összetett kulturális, földrajzi és törté-

nelmi strukturáltság arra ösztönzi az írókat, hogy valós helyszínként, narratív for-

rásként tekintsenek Nápolyra, miközben alkotói fantáziájuk és személyes tapasz-

talataik alapján párhuzamos helyeket, tereket teremtenek, és ezzel megörökítik 

Nápoly sokszínűségét.  

A Malacqua 1977-ben egy rendkívül újszerű, egyedülálló alkotásként jelent 

meg az olasz irodalomban. Pugliese, az újságírói pályája során felhalmozott szemé-

lyes élményanyagból kiindulva egy határozottan európai stílusú (joycei, kafkai), 

eredeti nyelvi megoldásokat alkalmazó anti-regényt alkotott. A Malacqua nem más, 

mint jegyzetfüzet, amelyet egy újságíró, Andreoli Carlo (aki tulajdonképpen 

Pugliese alter egoja) naplószerűen vezet négy egymást követő esős napról, leírva azt 

a természeti katasztrófát, amely Nápoly városát térdre kényszerítette, miközben 

sorra követik egymást a nyugtalanító, szinte misztikus események. A regény narra-

tív alapját valós események adják, mivel 1969. szeptember 20-án valóban földomlás 

volt a via Aniello Falcone utcában. Az eset országos port kavart fel, még a parla-

mentben is éles vitát generálva, mégis eredménytelenül jártak a megbeszélések, ami 

jól tükrözte az akkori olasz politikai közélet tehetetlenségét. 



147 

 

Nicola Pugliese Malacqua című regénye nem csupán tematikájában, hanem 

irodalmi-poétikai működésmódjában is különleges helyet foglal el a 20. század má-

sodik felének olasz prózairodalmában. A mű nem pusztán apokaliptikus víziót fest 

egy eső sújtotta városról, hanem radikálisan újraértelmezi a teret, miközben a váro-

si tér mélyrétegeit is feltárja. Pugliese Nápolya nem csupán helyszín, hanem aktív 

és érzékeny szubjektum, amely együtt lélegzik, szenved, sőt szinte együtt gondolko-

dik a szereplőkkel.  

Mivel a regény tere nem rögzített, konkrét és szilárd, hanem érzékeny, réteg-

zett, emlékező és bizonyos esetekben szimbolikusan megmozduló tér, amely látha-

tóvá teszi a városi tapasztalat pszichikai, társadalmi és kulturális dimenzióit, a re-

gény térpoétikája kiválóan illeszthető a kortárs térelméletek irányvonalába, különö-

sen Henri Lefebvre, Michel Foucault és Pierre Nora gondolatai mentén. A regény 

térelemzése kapcsán feltárul a lehetőség, hogy a város irodalmi ábrázolása ne pusz-

tán esztétikai, hanem kritikai, térérzékelési és társadalmi szempontból is olvas-

hatóvá váljék.  

Ahhoz, hogy a regény térábrázolását teljes mélységében megértsük, meg kell 

vizsgálnunk, milyen irodalmi hagyományokkal szakít a szerző, és milyen új városké-

pet épít fel. Nápoly a regényben nem az az idealizált, napfényes, mediterrán tér, 

amely az olasz Dél jellemző romantikus képeként rögzült a kulturális emlékezetben. 

A városhoz köthető attribútumok és toposzok, mint a mélykék tenger, a ragyogó 

napfény, a szentek és csodák (San Gennaro) helyett Nápoly ellenfényben van meg-

mutatva: „… per tutta la notte e fino alle prime luci di un’alba grigiastra, per certi 

versi violacea, decisamente livida, funerea” (20); „…il mare adesso è un fetido sta-

gno immoto, con gabbiani sopravvissuti che urlano e urlano…” (16); vagy „…non ce 

l’avrebbe fatta, povero vecchio stupido San Gennaro…” (26). 

Amikor ellenfényben fotózunk és nem derítünk, a képen könnyen sötét lesz az 

arc. Pugliese nem derít, a város megvilágított, idealizált arca helyett annak egy söté-

tebb, komplexebb, történetileg és érzelmileg telített oldalát jeleníti meg, amelynek 

dinamikája nem a napfény és a derű, hanem a bizonytalanság, a várakozás és a titok. 

Ez a választás nem csupán tematikus, hanem poétikai természetű is: a regény szem-

be megy a nápolyi irodalom megszokott narratíváival, és egyszerre jeleníti meg a 

valós és szimbolikus, a konkrét és misztikus városképet. A következőkben azt vizs-

gálom meg, hogyan ábrázolja az író ezt a „másik Nápolyt”, és milyen irodalmi, nar-

ratív és térbeli eszközökkel építi fel az új városi tapasztalatot. 

A történetet Andreoli Carlo újságíró-író meséli el, aki túllép az egyszerű publi-

cisztikai tudósításon, amit már a regény alcíme1 is sejtet: bevezeti a „rendkívüli ese-

mény” keltette várakozás titokzatos elemét, amelynek atmoszférájában felfedez-

hetünk valamiféle becketti nonsense-t, de még inkább azt a fajta lelkiállapotot, ame-

                                                             
1 Quattro giorni di pioggia nella città di Napoli in attesa che si verifichi un accadimento straordinario 

(Négy nap esőzés Nápolyban, miközben az emberek egy rendkívüli esemény bekövetkeztére várnak). 



148 

 

lyet La Capria olyan pontosan megragadott a Ferito a morte című művében: a nápo-

lyi ember folyamatosan várja a csodát, amely hirtelen, váratlan módon jobbá teheti 

az életét. Ez a csoda pszichológiája: „Il napoletano che vive nella psicologia del mira-

colo, sempre nell’attesa di un fatto straordinario tale da mutare di punto in bianco 

la sua situazione” (LA CAPRIA 1961, 118). A regényre a melankolikus tehetetlenség és 

a sodródás jellemző, ahol az idő és az események mintha állandóan késlekednének, 

a várakozás nem vezet beteljesüléshez. A négy napja tartó, megállíthatatlannak tűnő 

esőzés hatására a város élete lelassul, megdermed. De mindez nemcsak meteoroló-

giai esemény, hanem a lineáris idő megszakadását is jelképezi: a múlt, a jelen és a 

jövő egyfajta lebegő állapotba kerül, az eső szimbolikus eseménnyé válik. A regény 

szereplői tehetetlenek, csak várakoznak, várják a csodát. Egyfajta bahtyini értelem-

ben vett „megdermedt” idővel állunk szemben, ahol a történések mintha egyhely-

ben toporognának, miközben mély belső változások zajlanak. Az idő gyakorlatilag 

tériesedik: a négy nap mintha egyetlen állóidővé szilárdulna.  

Fizikai értelemben maga a város tufakőbe vált katakombákra, föld alatti jára-

tokból álló üreges téri képződményre épült. Ez is hozzájárul ahhoz, hogy Nápoly 

kollektív tudatában évszázadok óta benne él a bizonytalanság, a valami jóra vagy 

éppen végzetesre való várakozás és ebben a regényben az eső csak fokozza a létbi-

zonytalanságot. A folyamatosan alázúduló eső tekinthető egyfajta mitikus előjelnek, 

amely magában hordozza a sors vagy az isteni beavatkozás lehetőségét. Ugyanakkor 

a szüntelenül zuhogó eső elárasztja a szennyvízcsatornákat, amelyek már nem képe-

sek elvezetni az áradatot, így feltör a víz, a szenny, ami addig a föld alatt volt; a 

felszínre kerül mindaz, ami a mélyben volt. A kép a freudi elmélet szerint a vissza-

térő, elfojtott tudattalant idézi. A kitartó eső fizikailag is romba dönti a város felsőbb 

kerületeit, ahol sok épületet engedély nélkül építettek, a törmelék pedig a város ősi, 

évezredes központja felé sodródik.  

Nicola Pugliese egy urbanizációs zűrzavar válságképét adja: az állandó eső 

szétmossa az illegális, gyenge szerkezetű negyedeket (emlékeztetve Francesco Rosi: 

Le mani sulla città című filmjére)2, így a természeti katasztrófa láthatóvá teszi, 

mennyire instabil a modern városi rend. A regény mintegy irodalmi párhuzama 

Rosi filmjének, a benne bemutatott válságtéren halad tovább. Míg azonban Rosi 

filmje politikai vádirat, a Malacqua leginkább egzisztenciális apokalipszis felvázolá-

sának tekinthető, amelynek során nem csupán a város omlik össze, hanem az embe-

rek reményei, illúziói is. Rosi filmje a politikai korrupció térképét rajzolja meg, 

Pugliese viszont a szétesett városi térben az emberi élet elemi törékenységét mutatja 

meg, egy mélyebb, egzisztenciális szorongást is feltár: „ questa città davvero è di 

cartone…” (20). 

                                                             
2 Francesco Rosi Le mani sulla città (1963) című filmje egy kemény társadalmi-politikai leleplezés a 

nápolyi urbanizációs korrupcióról: bemutatja, hogyan alakították át a városképet az 1960-as években 
a szabálytalan, profitorientált, sokszor illegális építkezések, hogyan vált a város pénzügyi és politikai 

spekulációk terepévé, hogyan születtek meg kaotikus, törékeny, instabil városi terek a hagyományos 

városszövet kárára. 



149 

 

A regény nem a megszokott, lineáris cselekményekre és egy jól körülha-

tárolható főhős köré épül. Andreoli Carlo nem a klasszikus értelemben vett fősze-

replő, hanem egyfajta súlypont, aki egy sokszereplős, kisebb emberi történeteket 

fog össze. Mozaikszerűen tárul fel a város lakóinak élete, gondolataik, érzéseik, mint 

a kollektív tudat apró részei mutatkoznak meg. A négy napig tartó eső nemcsak 

időbeli keret, hanem hangulati egység is, amely összhangba hozza a különálló tör-

ténetfoszlányokat. Van a regényben egy „bűnügyi” szál is, a három baba esete, de ez 

csak megtévesztő felütés, nem a történet motorja, és éppen ezáltal válik a regény 

izgalmassá: nem a mi történt?, hanem a hogyan élnek, mit éreznek az emberek ebben 

a különös helyzetben? válik fontossá. Az apokaliptikus eső nemcsak a külső teret 

áztatja át, hanem a szereplők tudatát, múltját, traumáit is „kioldja”. Az egész regény 

hangulata vízszerű, szerkezet nélküli, szétfolyó, ami szoros kapcsolatban áll a város 

térbeli és szimbolikus megjelenítésével. Ha a foucault-i heterotópia (FOUCAULT, 

2001) fogalmára gondolunk, amely olyan „más” terekre utal, amelyek a társada-

lomban megszokott rendtől eltérő módon működnek, akkor ebben az értelmezésben 

Nápoly egyfajta heterotópikus várossá válik: olyan hellyé, ahol a valóság és a mítosz, 

az idő és a tér felborulnak. Az állandó esővel átitatott város nem egyszerűen tér, 

hanem felfüggesztett valóság, ahol az emberek várakozása, babonái, félelmei szinte 

beépülnek az anyagba. A víz jelenléte még inkább „máshellyé” teszi a teret, amely 

szakrális és apokaliptikus belső világgá válik.  

A négy nap történéseit három kiszámíthatatlan, már-már mesébe illő esemény 

is kíséri: földöntúli hangok és hosszú, szívszaggató jajkiáltások, mintha tömeg jaj-

gatna, öt lírás érmék, amelyek zenélnek, a tenger, amely felszivárog a város utcáin 

egészen Montedidióig. Az így létrejövő atmoszféra tipikusan kafkai: a helyzetek any-

nyira érthetetlenek, annyira abszurdak, hogy az emberek végül természetesként fo-

gadják el őket, mert képtelenek megfelelő módon reagálni rájuk: „Per quanto insoli-

to e sovrannaturale addirittura si potesse definire quell’accadimento, pure esso 

rientrava in qualche modo nell’ordine naturale delle cose, ed aveva una sua specifica 

ragione” (81). mindenki azt gondolta, hogy a furcsa, természetfeletti dolgok vala-

milyen logikai alapon mégis csak beletartoznak a dolgok természetes rendjébe. Van-

nak ugyan próbálkozások az irracionális helyzetek enyhítésére, például furcsa újság-

írói kommentárok vagy hamis érméket árusító kofák, mégis megmarad a kafkai eli-

degenedés érzete. Ott lebeg annak lehetősége, hogy a legátlagosabb emberek hét-

köznapi életében hirtelen és jóvátehetetlen módon megszűnhet a kapcsolat a való-

sággal: „Avrebbe smesso? Avrebbe smesso mai?” (48) – teszi fel a kérdést az író 

maga.  

Benjamin vagy Kafka nyomán ez a normalizált abszurdum a modern ember 

tapasztalatának része: olyan világban élünk, ahol a valóság értelmetlensége már 

nem vált ki ellenállást. Nápoly lakói is úgy élik meg a rendkívülit, mintha az a termé-

szet rendjéhez tartozna; elmosódik a határ a valóság és annak elvesztése között. 

Pugliese a kifejezhetetlen, ugyanakkor a konkrét jelzőkkel illeti azt az ellentmondást, 



150 

 

amellyel a város töredezettségét hangsúlyozza. Ugyanakkor mintha Nápoly sajátos 

karaktere, a genius loci képes lenne figyelmen kívül hagyni, vagy legalábbis tompí-

tani ezt az abszurditást, így az emberek megtanulnak együtt élni a megmagyarázha-

tatlannal: nem megértik, hanem elfogadják azt. A tenger „felemelkedése” a városba 

egészen Montedidióig nemcsak fizikai esemény, hanem a tér megszokott rendjének 

felborulása is egyben. Ez a topográfiai anomália (a víz „feljebb kúszik”) azt szim-

bolizálja, hogy a valóság már nem megbízható, a tér már nem a megszokott módon 

működik. Ebben a darabjaira hullott térben pedig az én is elbizonytalanodik, nem 

találja a helyét, és ezzel létrejön a kafkai elidegenedés. 

Gaston Bachelard szerint a tér nem semleges háttér, hanem emlékezet, álom 

és a tudattalan hordozója. A ház, a padlás, a pince, a szoba – mind egy-egy pszicho-

lógiai és poétikus tér. Ugyanez igaz városi léptékben is: a tér érzelmi és asszociatív 

minőséget hordoz (BACHELARD, 2011, 24-55). A Malacqua világában Nápoly terei – 

különösen Montedidio (szó szerint: „Isten hegye”) – már nem csupán városi helyszí-

nek, hanem belső lelki tájak is. Amikor a tenger felkúszik, felszivárog Montedidióig, 

„túlcsordul” önmagán, miközben fellazul a természeti rend. Ez jelentheti a tudatta-

lan feltörését, a város kollektív lelkiállapotának manifesztációját.  

Pugliese regényében tehát a víz nem csupán természeti elem, hanem mélyebb, 

allegorikus jelentéshordozó is. A várost elárasztó kettős víz – az égből szüntelenül 

zúduló eső és a tenger felkúszó áradata – első pillantásra olyan, mintha a természet 

rendjéhez tartozna, ám a szerző éppen azt mutatja meg, hogy a természet átlépi 

saját határait: az eső nem tisztít és életet ad, a tenger nem a távolban kéklik, hanem 

rombol, pusztít, elborít. A Malacqua világában a természet átváltozása természetel-

lenessé, az emberi létezés törékenységének és végső kilátástalanságának az allegó-

riájává válik. Pugliese intő jelként, figyelmeztetésként megkongatja a vészharan-

gokat. 

Ugyancsak Gaston Bachelard gondolatai köszönnek vissza, ha a francia filozó-

fus vízkoncepciójára gondolunk: az ember sorsa a folyamatos elmúlás, hasonlókép-

pen a víz természetéhez, amely sohasem marad meg egyhelyben, mindig úton van 

a megszűnés felé. Az elmúlás tehát nem olyan, mint a tűz, amely gyorsan kiég, ha-

nem mint a lassú, halk, folyamatos vízfolyás (BACHELARD, 2015). Az ember is ennek 

az áramló víznek a sorsát hordozza, és a Malacqua világa éppen ezt az érzést teremti 

meg: a regény szereplői nem fellobbanó hősi halált halnak, hanem a remény-

telenség, a tehetetlenség, az elkerülhetetlen szétmállás állapotába kerülnek, lelkük 

felemésztődik, éppen úgy, ahogy a víz, lassan, de biztosan elemészti a várost.  

Az eső amellett, hogy pusztít, megnyit egy másik dimenziót is, egy álomszerű, 

irracionális világot, amelyben a város rejtett félelmei, vágyai és emlékei törnek a 

felszínre. Italo Calvino Láthatatlan városok című könyvében a város nem fizikai 

realitás, hanem fogalom, emlék, vágy, félelem, illúzió (CALVINO, 1980). A város neve 

mögött mitikus, érzelmi és gondolati struktúrák rejlenek. Montedidio hasonló-

képpen mitikus helyként működik a Malacquában. A tenger, amely addig a város 



151 

 

alatt volt, most „megmássza” ezt a szentelt magaslatot, így a transzcendens és a 

profán találkozik, a kettő közötti határ elmosódik. Calvinói értelemben a város e 

pontja nem a fizikai logikát, hanem a vágyak és az apokaliptikus képzetek térképét 

követi. 

A szüntelenül alázúduló eső furcsa és rejtélyes eseményeket is magával hoz: a 

második napon egy történelmi jelentőségű épület, a Maschio Angioino tróntermé-

ből, amely a nápolyi megyei tanács gyűlésterme, földöntúli hangok, jajveszékelések 

hallatszanak, mintha tömeg kiáltana. A hangok forrása azonban egy baba, hasonló 

ahhoz a másik kettőhöz, amelyeket a földcsuszamlások során ledőlt épületek romjai 

között találtak. A babák a gyermekkor, az ártatlanság szimbólumai, azt jelzik, hogy 

a pusztulás a város identitásának legmélyebb rétegeit is elérte. Az őket övező rejtély 

a város mitológiájának és kollektív tudattalanjának zavarát fejezi ki, rajtuk keresztül 

az élet és a halál, az ártatlanság és a romlás összemosódása mutatkozik meg. A 

Maschio Angioino, amely valójában egy Anjou korabeli erőd volt, a városi hatalom 

jelképe, így a jajkiáltások azt szimbolizálják, hogy az intézményi rend nem képes 

ellenállni a katasztrófa, az irracionalitás erejének. A hatalom szilárdsága illúzió. Ott, 

ahol a rendet kellene fenntartani, most káosz, fájdalom és rejtély uralkodik. Nem-

csak az utcákon, hanem a legszimbolikusabb, „védettnek” hitt helyeken is feltör a 

kollektív tudattalan, a félelem, az elfojtott fájdalom. A tanács, amely ideális esetben 

a város jövőjéről döntene, most néma és tehetetlen, helyette a múlt traumái – 

amelyeket a romok közt talált babák szimbolizálnak – és a közösség fájdalma kiált 

fel. Ezáltal a múlt idealizált képe darabokra törik. A Maschio Angioino egy heterotó-

pikus térré3 lesz: elveszíti eredeti hatalmi funkcióját, és átmeneti, szürreális, zavar-

ba ejtő hellyé válik, ahol a világ megszokott törvényei nem érvényesek. A Maschio 

Angioino, mint a nápolyi emlékezet egyik ikonikus helyszíne, a múlt szimbóluma, a 

történelmi identitás és kontinuitás képviselője – Pierre Nora értelmezése szerint – 

egy olyan fizikai hely, amely a múltat hivatott megőrizni és megjeleníteni. Pugliese 

regényében azonban ez az emlékezeti hely4 nem a dicsőség, a történelmi nagyság 

helyszíne többé, hanem a kollektív szorongás, fájdalom és irracionalitás hordozó-

jává válik. Pierre Nora elmélete szerint az emlékezethelyek azért jönnek létre, mert 

a természetes, élő emlékezet megszakadt. A Malacqua ezt a gondolati elemet viszi 

még tovább azzal, hogy egy deformált emlékhelyet mutat be, amely nem a múlt 

dicsőségét hordozza, hanem annak feldolgozatlan traumáját és az emlékezés kudar-

cát. Tehát új értelemmel telítődik.  

                                                             
3 Foucault azokra a helyekre összpontosít, amelyek furcsa kapcsolatban állnak más helyekkel azáltal, 

hogy felfüggeszti, semlegesíti vagy megfordítja ezeket a kapcsolatokat úgy, hogy elképzeli vagy 
tükrözi őket.  
4 Piere Nora és munkatársai nevéhez fűződik az 1992-ben Les lieux de mémoire (Az emlékezet helyei) 

címmel kiadott gigantikus, hét kötetből álló és hatezer oldalnyi írás. Pierre Nora szerint a mai világban 
az emlékezet már nem élő folyamat, hanem helyekhez kötött konstrukció. Az emlékezethelyek (pl. 

történelmi épületek, emlékművek) pótlólagosan tartják fenn azt az élményt, amelyet a természetes, 

szerves emlékezés elvesztése miatt már nem tudunk másképp megélni. 



152 

 

A harmadik napon a város szokatlan csodának lesz tanúja: az ötlírás érmék 

zenét és dalokat szólaltatnak meg, amelyeket csak a kislányok képesek meghallani. 

Ennek a jelenetnek szintén szimbolikus jelentése van. Az érmék a hétköznapi élet 

legprofánabb tárgyai, a gazdasági csere, az anyagi világ eszközei. Amikor zenélni 

kezdenek, az anyagi világon repedés keletkezik. A pénz elveszíti eredeti funkcióját, 

és átadja helyét egy másik, láthatatlan spirituális valóságnak. Az, hogy csak a kislá-

nyok hallják ezt a zenét, világossá teszi, hogy a tiszta, gyermeki érzékenység még 

képes felfogni azt a mélyebb valóságot, amelyet a felnőttek már nem. A felnőttek 

süketek maradnak a csodára, hiszen életüket a racionalitás, a szorongás és az anya-

giasság határozza meg. A zenélő érmék megjelenítése a regényben így nemcsak a 

mágikus realizmus eszköze, hanem egyben metafora is, amelynek segítségével 

Pugliese arra utal, hogy a világ rejtett szépsége és reménye tovább él, de csak azok 

számára, akik megőrizték ártatlanságukat. Ez az érzékenység nem egyszerűen bio-

lógiai adottság, hanem lelki tisztaság kérdése is. A világ tehát kettéoszlik: az egyik 

oldalon a rideg anyagiasság, amely a felnőttek számára látható, a másikon egy fino-

mabb, zeneiség, amelyet csak az ártatlanok tapasztalhatnak meg. 

A tér szempontjából ez a jelenet azt mutatja, hogy a város, amely új minőséget 

nyer a zenélő érméknek köszönhetően, nem csupán fizikai hely, hanem érzelmi és 

érzékelési mező is. Fizikai térből atmoszférikus térré válik, amelyben a láthatatlan 

élményrétegek jelenléte válik meghatározóvá. Gernot Böhme nyomán úgy is fogal-

mazhatnánk, hogy a tér érzelmi-erőterű minőséggé válik.5 

Nicola Pugliese Malacqua című regénye nem a nagy eseményekről, nem a 

megváltó csodákról szól, hanem az emberi lét alapvető értelmetlenségéről és töré-

kenységéről. A négy nap, amelyet a regény leír, tudatosan idézi meg Nápoly 1943-

as, úgynevezett „Négy Napját” (Le quattro giornate di Napoli), amikor a város lakói 

fellázadtak a német megszállás ellen. De Pugliese nem a hősies ellenállásra emléke-

zik, hanem a céltalan szenvedésre. Az eső, a romok, a furcsa események (zenélő 

érmék, földöntúli hangok) nem vezetnek semmiféle rendkívüli áttöréshez; a város, 

akárcsak Andreoli Carlo élete, visszasüpped a megszokott, kaotikus, következetlen 

mindennapokba. 

Ahogyan korábban említettem, e folyamat során a tér és az idő tapasztalata is 

radikálisan megváltozik. A város terei – például a Maschio Angioino vára – elveszítik 

                                                             
5 Gernot Böhme német filozófus az atmoszféra fogalmát a modern térelmélet egyik kulcsfogalmává 

tette. Az Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik című művében kifejti, hogy a tér nem pusztán 

háromdimenziós fizikai üresség, hanem érzékelhető minőségek hordozója, amelyek testileg és 
érzelmileg is hatnak az érzékelőre. Az atmoszféra nemcsak a térhez tartozik, hanem a dolgok és az 

emberek közötti kapcsolatok érzékelhető kisugárzása, amely teret tölt ki. Böhme elméletének központi 

tézise, hogy az atmoszféra nem pusztán szubjektív érzés, amit egyénileg élünk meg, de nem is teljesen 
objektív jellemzője a térnek. Két pólus között feszül: egyszerre „ott van” a térben, és mégis csak a 

testileg jelen lévő, érzékelő ember részvétele által válik tapasztalhatóvá. Ez a részvétel nem 

intellektuális megértést jelent, hanem testi-érzéki átélést: a levegő súlya, a fény színe, a hangok zaja 
vagy csendje mind hozzájárulnak ahhoz, hogy milyen „hangulata” van egy helynek. Az atmoszféra 

tehát a tér érzelmi hatásának mezője, amely hatással van az érzékelőre anélkül, hogy teljesen 

tudatosulna. Nem gondolkodunk rajta, hanem belélegezzük, átérezzük (BÖHME 2010, 100 – 101) 



153 

 

eredeti, reprezentatív funkciójukat: a hatalom és a történelem helyszíne helyett a 

kollektív félelem, fájdalom és irracionalitás heterotópiáivá válnak. A Malacqua 

Walter Benjamin történelemfelfogása szerinti időt mutatja: nem a lineáris haladást, 

hanem megszakadó, villanásszerű jelenlétet. Benne a történelem nem mint folya-

matos fejlődés, hanem megszakítások, pusztulások, traumák sorozataként bontako-

zik ki, a haladás pedig nem más, mint a múlt maradványain való áthaladás 

(BENJAMIN, 2012, 5 ). A négy nap történéseitől távol áll minden, ami fejlődés, csak a 

feltorlódó, felesleges szenvedés idejévé tágul minden. Ahogyan Pierre Nora mondja, 

az élő emlékezet megszűnt, és csak az emlékezethelyek tartják fenn a múltat (NORA, 

2008, 14). Pugliese regényében azonban maga az emlékezethely is szétesik, a törté-

nelmi kontinuitás reménye nélkül. És ugyanígy elveszíti külső-belső struktúráját az 

egész város mint fizikai entitás, és mint közvetlen tapasztalatként megjelenő tér, sőt 

mint a lefebvre-i értelemben vett elgondolt, hatalmi tér is (LEFEBVRE, 1976). Aho-

gyan a hatalom visszavonul, a konstruált tér megbukik a valósággal szemben: „La 

città di Napoli se ne stava sconfortata a rimasticare la sua malinconica vena 

giocosa…” (74) A megélt térben Nápoly nem objektív, térbelisége nemcsak fizikai 

vagy intézményi, hanem érzővé, személyessé válik. Ő maga is egy test, lakóival 

együtt: egy szenvedő entitás.  

Nicola Pugliese Malacqua című regénye egy látszólag eseménytelen, mégis 

sűrű, fojtogató tapasztalatot ad át: bemutatja hogyan csap át a reménykedés a csaló-

dásba egy városban, amely a modern válságtapasztalat egyik allegóriájává válik. A 

négy napos eső nemcsak a várost, hanem a közösség belső szerkezetét is szétmossa: 

a múlt, a történelem és az identitás összefüggései szétesnek. Az esemény elma-

radása, az, hogy nincs megváltó fordulat, csak kaotikus folytatás, a modern ember 

egzisztenciális helyzetét tükrözi: a világ nem logikus vagy igazságos, hanem töré-

keny és kiszámíthatatlan. A Malacqua tehát nem egy hagyományos, lezárt történetet 

mesél el, nincsen végső katarzis, hanem inkább egy hangulatot, egy létállapotot tár 

elénk. Azt a felismerést közvetíti, hogy a világ gyakran nem a hősi tettek vagy a nagy 

események színtere, hanem a csendes, szomorú sodródásé. A világ valójában nem 

változik meg, de mégis hagy valamilyen nyomot az érzékelés, az érzések és a rezgé-

sek szintjén.  

Pugliese regénye ezért ma is nagyon aktuális, hiszen a bizonytalanság, a kiszá-

míthatatlan változások és az emberi tehetetlenség napjaink közös élményévé vált, 

meghatározzák kollektív tapasztalatainkat. Nápoly városának ciklikus bizonytalan-

sága az egész emberiség melankolikus, tétova jövőjének jelképe. 

 

Irodalom 

CALVINO, Italo (1980), Láthatatlan városok, ford. KARSAI Lucia, Budapest, Kozmosz 

könyvek. 

LA CAPRIA, Nicola (1961), Ferito a morte, Milano, Bompiani. 



154 

 

PUGLIESE, Nicola (2022), Malacqua, Firenze, Giunti Editore / Bompiani. 

 

BACHELARD, Gaston (2015), Psicanalisi delle acqua, trad. Marta COHEN HEMSI, Anna 

Chiara 

PEDUZZI, Como, Red Edizioni. 

BACHELARD, Gaston (1975), La poetica dello spazio, trad. Ettore CATALANO, Bari, 

Edizioni Dedalo. 

BENJAMIN, Walter (2012), Tesi di filosofia della storia, trad. Ettore CATALANO, Milano-

Udine, Mimesis. 

BÖHME, Gernot (2010), Atmosfere, estasi, messe in scena. L'estetica come teoria 

generale della percezione, trad. Gernot GRIFFERO, Milano, Christian Marinotti 

Edizioni. 

FOUCAULT, Michel (2001), Spazi altri. I luoghi delle eterotopie, trad. Salvo VACCARO, 

Milano, Mimesis. 

LEFEBVRE, Henry (1976), La produzione dello spazio, trad. Mirella GALLETTI, Milano, 

Bompiani. 

NORA, Piere (2008), Piere Nora en Les Lieux de mémoire, trad. Laura MASELLO, 

Montevideo, Ediciones Trilce. 

 

 



155 

 

 

 

 

 

FORDÍTÁSTUDOMÁNY 

 

 





157 

 

ODROBINA Hanna 

Kulturálisan kötött elemek Szabó Magda Abigél című regényének olasz és 

angol fordításában1 

A kulturálisan kötött elemek kérdésköre széles körű szakirodalommal rendelkezik a fordítás-

tudományon belül, mivel a fordítás kulturális jellegének vizsgálatára mindig is kiemelt 

figyelem irányult. A jelen dolgozat keretében Szabó Magda Abigél c. regényében található 

kulturálisan kötött elemeket, és azok olasz, illetve angol célnyelvi megfelelőit vizsgálom, abból 
a szempontból, hogy a fordítók vajon milyen fordítási megoldásokat és fordítási stratégiákat 

alkalmaztak a fordítás folyamata során, valamint milyen módon ültették át a kulturálisan 

kötött elemeket az olasz, illetve angol célnyelvi szövegbe. 

 
Keywords: Szabó Magda, kulturálisan kötött elem, fordítási megoldás, fordítási stratégia, 

olasz fordítás, angol fordítás 

1. Bevezetés 

A jelen tanulmányban bemutatott kutatásom keretében Szabó Magda Abigél című 

regényének olasz és angol fordítását vizsgálom abból a szempontból, hogy a fordí-

tóknak milyen módon sikerült átültetnie a magyar kulturálisan kötött elemeket az 

olasz, illetve az angol célnyelvi szövegbe. A téma ötlete akkor merült fel bennem, 

amikor elolvastam Körömi (2018) tanulmányát, aki Szabó Magda egy másik művét, 

Az ajtó című regényt vizsgálta orosz és francia műfordításban. 

Azért esett a választásom éppen az Abigél című regényre, mivel a Szabó Magda 

műveivel foglalkozó fordítástudományi szakirodalomban nem találtam ehhez a mű-

höz kapcsolódó kutatásokat. Felmerült bennem a kérdés, hogy vajon a regényben 

nagy számban előforduló kulturálisan kötött elemet hogyan kezelte az olasz, illetve 

az angol fordító. 

A bevezetést követő második fejezetben igyekszem röviden bemutatni a kuta-

tásom elméleti hátterét, tehát elsőként a kulturálisan kötött elemekre vonatkozó, 

általam tanulmányozott szakirodalom összegzését. Ezt követően rátérek a reáliák 

célnyelvi szövegbe való átültetését célzó fordítási megoldások, valamint a fordítási 

stratégiák, vagyis Venuti (1995) alapján az idegenítés és a honosítás tárgyalására. A 

fejezet végén bemutatok néhány tanulmányt, amelyek hasonlóképpen vizsgálták Az 

ajtót, Szabó Magda egy másik regényét. 

A harmadik fejezet célja a vizsgálat alapjául szolgáló regény, az Abigél bemu-

tatása, valamint az írónő, Szabó Magda életének és munkásságának, illetve az életé-

ből vett inspiráció részletes ismertetése, aminek hatására megírta a kutatásom tár-

gyát képező művet. A fejezet további részében áttekintést adok Vera Gheno és Len 

Rix, az olasz és az angol fordító munkásságának arról a szeletéről, amely a magyar 

                                                             
1 A szerző köszönetét fejezi ki Pusztai-Varga Ildikónak a kutatás elvégzésében nyújtott segítségéért. 



158 

 

szépirodalomhoz kapcsolódik. A negyedik fejezetben ismertetem a kutatás kezdetén 

megfogalmazott kutatási kérdést és hipotéziseket. 

Az ötödik fejezetben taglalom a kutatásom során alkalmazott módszereket. 

Elsőként bemutatom, milyen módon gyűjtöttem, majd rendszereztem az Abigél 

című regényben található kulturálisan kötött elemeket. Ismertetem a tematikus cso-

portokat, amelyekbe besoroltam a reáliákat, illetve kördiagram segítségével szem-

léltetem a különböző kategóriák számszerű megoszlását. Az ezt követő alfejezetben 

– néhány példával szemléltetve – részletes áttekintést nyújtok a fordítási megoldá-

sok definícióiról, majd a fejezet végén bemutatom a fordítási stratégiákat. 

A hatodik és a hetedik fejezetben ismertetem a kutatásom eredményeit, vala-

mint bemutatom a korpuszból vett néhány példa elemzését. Az eredményeket táblá-

zattal és diagramokkal is szemléltetem, elsőként a fordítási megoldásokra koncent-

rálva. Részletesen kifejtem az egyes megoldásokhoz kapcsolódóeredményeket, táb-

lázatban, valamint diagramon is feltüntetve az adatokat. Végül ugyancsak áttekin-

tem a fordítási stratégiákra vonatkozó eredményeket egy diagram segítségével. A 

hetedik fejezetben a korpuszból vett néhány példa fordítási megoldások szerinti 

elemzése olvasható. 

A nyolcadik fejezetben ismertetem a kutatás kezdetén megfogalmazott hipoté-

zisek igazolását vagy elvetését, a kilencedik fejezetben pedig összegzem a kutatás 

célját, a hipotézisek vizsgálatát, majd röviden kitérek a kutatás korlátaira. 

A dolgozat végén megtalálható a felhasznált szakirodalmak és források listája. 

2. A kutatás elméleti háttere 

2.1. A kulturálisan kötött elemek kutatása a fordítástudományban 

A kutatás első lépéseként áttekintettem a kulturálisan kötött elemek kérdésköréhez 

kapcsolódó releváns szakirodalmi tételeket. Megfigyelésem szerint a fordításkuta-

tók több kifejezést is alkalmaznak erre a fogalomkörre, mint például reália, kultúra-

specifikus kifejezés vagy ekvivalencia nélküli lexika. A jelen kutatásban a kulturális 

kötött elem terminus használata mellett döntöttem, mivel meglátásom szerint ez 

írja le legjobban az általam is vizsgált fogalmat. 

A szakirodalmat tanulmányozva két irányvonal rajzolódott ki a kulturális kö-

tött elemek definíciója alapján, miszerint egyes kutatók szűkebben, míg mások tá-

gabb értelmezik azok szerepét (FORGÁCS 2004; HELTAI 2013; TAKÁCS 2015; KLAUDY 

és GULYÁS 2015). 

Vlahov és Florin (1980) azon szerzők közé tartoznak, akik tágan értelmezik a 

kulturálisan kötött elem fogalmát, és három nagy csoportba (földrajzi, néprajzi és 

társadalmi-politikai), azon belül pedig 37 alkategóriába sorolják ezeket a nyelvi 

elemeket. 

Klaudy (1994) és Lendvai (1968) szűken értelmezik a reáliák szerepét, egy 

kultúrára jellemző tárgyként, valamint az azt megnevező fogalomként definiálják 

azokat. Ezek lehetnek a közösségre sajátosan jellemző ételek, italok, pénznemek, 



159 

 

táncok, ünnepek stb., amelyek más nyelvekben és kultúrákban nem rendelkeznek 

ekvivalensekkel. 

Más szerzők tágabban értelmezik a fogalmat, és nemcsak tárgyakat tekintenek 

kulturálisan kötött elemnek, hanem átfogóbb értelemben használják a kifejezést. 

Valló (1998) a tárgyi kultúrán kívül a történelmi-politikai-kulturális eseményeket és 

intézményeket is ebbe a körbe sorolja. Forgács (2004) az olyan kifejezéseket tekinti 

kulturálisan kötött elemnek, amelyek egy adott csoport számára többlettartalom-

mal, azaz konnotatív jelentéssel, emocionális töltettel bírnak. Ide tartoznak a tágabb 

értelemben vett állandósult szókapcsolatok, a politikai jelszavak, a verbális agresz-

szió kifejezései, valamint a nyelvi kreativitás olyan elemei, amelyeknek az intraling-

vális jelentés adja az alapját. Tehát kulturálisan kötött elemnek tekint minden olyan 

jelet vagy jelkapcsolatot, amelyek szorosan hozzátartoznak a kultúrközösség tagjai-

nak életéhez, társadalmához, politikájához, művészetéhez, gondolkodásához, kultú-

rájához, szokásaihoz és értékrendszeréhez, vagyis összefüggenek a kultúrközösség 

életével, nyelvének rendszerével. 

Vermes (2004) tartózkodik a reália kifejezés használatától, annak érdekében, 

hogy jól érzékelhető maradjon a különbség maga a nyelv és a nyelv által kifejezhető 

dolgok között. Hasonlóan értelmezi a reáliákat, mint Valló (2000), miszerint bármi-

lyen kifejezést lehet kulturálisan kötött elemként értelmezni, amennyiben valami-

lyen speciális jelentést hordoz. 

Valló (2000) kulturálisan kötött elemnek tekint minden olyan nyelvi elemet, 

amelyek a kulturális közösségben speciális jelentést hordoznak, vagyis amelyekben 

megtalálható a közösség sajátos élmény- és ismeretanyaga, fogalmai, tárgyai, 

emotív és mentális sémái. 

Gonzalez-Davies és Scott-Tennent (2005) átfogó definíciót adnak a 

kulturálisan kötött elem fogalmára, miszerint annak nevezhető bármely társadalmi, 

vallási, érzelmi, tárgyi vagy ökológiai többlettel rendelkező kifejezés, amely egy 

konkrét közösséghez köthető, és a tagjai a közösségre jellemzőnek tartják azt. 

Hangsúlyozzák a kulturálisan kötött elemek által a szövegekben generált megértési 

és fordítási problémákat. 

Pusztai-Varga (2022) Forgácshoz (2004) és Vallóhoz (2002) hasonlóan 

szintén a forrásnyelvi olvasóközönség által osztott többlettartalmat hangsúlyozza a 

definíciójában, melyben kulturálisan kötött elem lehet szó vagy egy szókapcsolat, 

bármiféle szófaji megkötés nélkül. 

A kulturálisan kötött elemek definíciójaként a kutatásom során Heltai 

megfogalmazása szerint vizsgálódtam, miszerint „kultúraspecifikusnak tekinthet-

jük azokat a nyelvi elemeket, szerkezeteket, jelentéseket és nyelvhasználati módo-

kat, amelyeket egy adott nyelvet vagy nyelvváltozatot beszélő népcsoport anyagi és 

szellemi kultúrája, értékei és normái határoznak meg, és amelyek más nyelvkultú-

rákban nem találhatók meg, vagy jelentősen eltérnek” (HELTAI 2023,162). 



160 

 

2.2. A fordítási megoldások kategorizálása 

A kutatásom részeként megvizsgáltam a kulturálisan kötött elemek fordítására 

alkalmazott stratégiákra, valamint az azok csoportosítására vonatkozó szakirodal-

mat. A kutatásomban alkalmazott fordítási megoldások rendszerének kialakításá-

hoz elsősorban az alább idézett szerzőkre támaszkodtam. 

Az átváltási műveletekről alkotott legátfogóbb és legismertebb kategória-

rendszert Klaudy A fordítás elmélete és gyakorlata című könyvében találjuk (KLAUDY 

1994). Klaudy két fő kategóriát (grammatikai és lexikai) különít el, majd azon belül 

további alcsoportokra osztja a műveleteket. A lexikai átváltási műveletek körébe 

tartozik a differenciálás és konkretizálás, a generalizálás, az értelmi kiterjesztés, az 

antonim fordítás, a teljes átalakítás és a kompenzálás. 

Klaudy (1994) leírja, hogy a grammatikai átváltási műveleteket a fordítás-

tudományi szakirodalomban általában a következő négy csoportra osztják: cserék, 

áthelyezések, betoldások és kihagyások. A négy csoporton belül számos alcsoport 

elkülöníthető, mind nyelvpárok, mind fordítási irányok szerint. 

Mivel kutatásomban lexikai szempontból kategorizálom a reáliákat, ezért 

Klaudy csoportosításából elsősorban a lexikai átváltási műveleteket vizsgáltam meg 

behatóbban. A főbb lexikai műveletek Klaudy szerint a következők: jelentések szűkí-

tése, jelentések bővítése, jelentések összevonása, jelentések felbontása, jelentések 

kihagyása, jelentések betoldása, jelentések felcserélése, antonim fordítás, teljes áta-

lakítás és kompenzálás. 

Heltai (2023) másfajta, kevésbé összetett rendszert használ, Barhudarov 

(1975) felosztását (némileg módosított formában), amelyek a következők: nyelvtani 

és lexikai cserék, konkretizáció/általánosítás, antonim fordítás, adaptáció és kom-

penzáció, kiegészítés, kihagyás, felbontás, összevonás, körülírás és átrendezés. 

Valló (1998) a reáliáknak drámákban való fordításáról értekező tanulmányá-

ban a fordítói stratégia kifejezést használja a következetesen alkalmazott eljárások 

megnevezésére, mivel a stratégia terminusból következtetni lehet a fordító tudatos, 

tervezett döntésére. Hét stratégiát különít el: az átvétel, behelyettesítés, részleges 

megfeleltetés, kiváltás, magyarázó fordítás, részleges és teljes elhagyás. 

A kutatásomban Pusztai-Varga (2022) rendszerét vettem alapul (amelyet 

később a saját korpuszomnak megfelelően módosítottam), aki 10 különböző átváltá-

si műveletet határoz meg, amelyeket fordítási megoldásoknak nevez. 

Az első ilyen kategóriája az átvétel, amely során a fordító változtatás nélkül 

emel át egy forrásnyelvi elemet a célnyelvi szövegbe, megtartva annak írásmódját 

is, vagy a kifejezést célnyelvi írásmóddal veszi át. A második kulturálisan kötött 

elemek fordítására használt megoldás a részleges átvétel, mikor egy két tagból álló 

elemet a fordító úgy vesz át, hogy a két tag egyik részét változatlanul átemeli a cél-

nyelvi szövegbe, míg másik tagot egy különböző fordítási megoldással fordítja le. 

Utána következik a megfeleltetés, amely magában foglalja az összes olyan fordítási 

megoldást, melynek során a fordító a forráskultúrába ágyazott kifejezést egy olyan 



161 

 

célnyelvi elemmel váltja fel, amely a célnyelvi olvasóközönség körében bevett, 

megszokott. A betoldás kategóriájába sorol minden olyan megoldást, amely során a 

fordító a célnyelvi szövegben plusz információt ad a célnyelvi olvasónak a forrás-

nyelvi elem könnyebb megértésének érdekében, amely a szavak számának növeke-

désével jár együtt, és ezzel együtt jelenti az enciklopédikus ismeretek betoldását. Az 

általánosító fordítás vagy generalizálás műveletének során a fordító a forrásnyelvi 

elemet egy olyan célnyelvi elemmel váltja fel, amelynek a jelentésköre tágabb, álta-

lánosabb. Az ezzel ellentétes fordítási megoldáshoz, a konkretizáláshoz sorolható 

minden olyan nyelvi elem, amelye a fordításnál egy szűkebb, konkrétabb jelentés-

körrel bíró kifejezéssel váltanak fel. Kihagyásnak tekinti az összes olyan fordítást, 

mikor a fordító a forrásnyelvi kulturálisan kötött elemet elhagyja a szövegből, és 

annak hiányát semmilyen módon nem kompenzálja. A kulturális adaptáláshoz sorol 

minden olyan fordítási műveletet, amely során a forrásnyelvi elemet a célnyelvi 

közönség által ismert olyan célnyelvi elemmel váltja fel a fordító, amelynek a 

denotációja eltér, azonban a konnotációja megegyezik az eredeti elemével. A követ-

kező megoldás a kulturális kifejtés kategóriája, amelybe az összes olyan fordítási 

művelet tartozik, melynek során az elem többlettartalmának értelmezéséhez szük-

séges a fordító ismerete kultúráról, majd annak segítségével kifejti a forrásnyelvi 

elem többlettartalmát a célnyelvi olvasó számára a szövegben, az átültetés során a 

nyelvi elemek számának növekedését nem figyelembe véve. Az utolsó fordítási 

megoldás Pusztai-Varga (2022) felosztásában a szó szerinti fordítás. Ide sorolja az 

összes olyan fordítási megoldást, mely során a fordító a forrásnyelvi elemet egy 

olyan célnyelvi elemmel váltja fel, amelynek a denotatív jelentése megegyezik, 

azonban a konnotatív jelentése eltér a forrásnyelviétől. 

2.3. A honosítás és az idegenítés mint fordítási stratégia 

Kutatásom kiindulópontjaként megvizsgáltam – elsősorban Venuti (1995) alapján – 

a honosítás (domestication) és az idegenítés (foreignization) mint fordítási stratégia 

fogalmát. 

A honosítás során a fordító igyekszik egy természetesen hangzó szöveget 

előállítani, minimalizálni vagy akár kiiktatni a célnyelvi szövegben az idegenséget 

vagy kulturálisan kötött elemeket annak érdekében, hogy a célnyelvi olvasó külö-

nösebb feldolgozási erőfeszítés nélkül tudja olvasni és értelmezni a célnyelvi szöve-

get. A fordítás során fontos szerepe van a fordító kulturális háttértudásának is, aki-

nek a szöveg honosítása érdekében pótlólagos erőfeszítést kell tennie. Általánosan 

elmondható, hogy a honosító fordítási stratégiát kifejezetten olyan nyelvpárokban 

alkalmazzák, amikor egy szűk körben elterjedt kultúrában keletkezett művet a 

fordító egy széles körben elterjedt kultúra olvasói számára fordítja le (VENUTI 1995). 

A másik, ezzel ellentétes eljárás az idegenítés. Ez utóbbi stratégiát alkalmazva 

a fordító szándékosan megszegi a célnyelvi konvenciókat, megtartja az eredeti ide-

genséget és a forrásnyelvi kulturálisan kötött elemeket, így nagyobb feldolgozási 

erőfeszítésre kényszeríti a célnyelvi olvasót, valamint ezzel együtt tágítja az olvasó 



162 

 

konceptuális horizontját. Az idegenítő eljárásnak köszönhetően a fordító behoz új 

eszméket, szavakat vagy akár fogalmakat a célnyelvi kultúrába. A honosítással ellen-

ben a fordítók abban az esetben alkalmazzák ezt a stratégiát, mikor egy széles kör-

ben elterjedt kultúrából származó művet fordítanak egy kevésbe elterjedt kultúra 

célnyelvi olvasói számára (VENUTI 1995). 

Fischer (2023) a honosítás és idegenítés kérdését a jogi szövegek fordításának 

szempontjából vizsgálja, a szövegszinttől egészen a terminusig terjedően. A tanul-

mányában kifejti a fordítói stratégiák közötti választás dilemmáját, valamint azt, 

hogy a választást milyen módon befolyásolja a szöveg műfaja, valamint a szövegben 

előforduló terminusok. A szerző szerint a stratégiák megválasztását elsősorban a 

szöveg műfaja határozza meg. Példának okáért szépirodalmi szövegekben a fordí-

tók, annak érdekében, hogy a célnyelvi olvasók minél kevesebb erőfeszítéssel meg-

értsék a szöveget, előszeretettel alkalmazzák a honosítás stratégiáját. Terminusok 

fordításakor a fordítási stratégiák kérdése akkor merül fel, mikor a forrásnyelvi kife-

jezés nem feltétlenül létezik a célnyelven, vagy csupán egy ahhoz hasonló fogalmat 

leíró kifejezés fellelhető. Ilyen esetben a fordítónak döntenie kell, milyen stratégiát 

alkalmazzon. A honosítás használata ajánlott, amennyiben a két fogalom között 

nagyobb a hasonlóság, abban az esetben pedig, amikor a két kifejezés jelentése 

között nagyobb a különbség, indokoltabb az idegenítés alkalmazása. 

Mujzer-Varga (2009) Venuti fordítási stratégiái mellett Hervey (1995) által 

megnevezett stratégiákat vizsgálja, két egymással szemben álló tendenciát, az ide-

genítést, tehát forrásnyelv-orientált fordítást, valamint célnyelv-orientált fordítást, 

az adaptációt. A fordítási stratégiák alapján felállított skálába a transzpozíció öt 

fokozata alapján öt átváltási műveletet helyez, a fordítás idegenítő vagy adaptáló 

aspektusai alapján. Valló (2002) hasonló módon felállít egy skálát, amelyben a két 

stratégia között öt helyett nyolc átváltási művelet található. Mujzer-Varga a feldol-

gozott szakirodalom és Örkény István Egyperces novelláinak példái alapján felál-

lított skáláján az idegenítés és az adaptálás között nyolc átváltási művelet található 

az alábbi sorrendben (a felsorolás a leginkább idegenítő művelettel kezdődik): 

átvétel idegen szóként, átvétel jövevényszóként, betoldás, részleges megfeleltetés, 

direkt fordítás, kihagyás, általánosítás és adaptáció. 

A kutatásom során célul tűztem ki a fordítási megoldások besorolását a 

honosító vagy az idegenítő stratégia kategóriájába, valamint annak vizsgálatát, hogy 

milyen arányban fordulnak elő a honosító és az idegenítő stratégiák az olasz és az 

angol célnyelvi szövegekben. 

2.4. Szabó Magda műveihez kötődő fordítástudományi kutatások 

A kutatásom során tanulmányoztam több olyan kutatást, amelyek Szabó Magda 

műveiben fellelhető kulturálisan kötött elemek fordításait vizsgálják. A legtöbb eh-

hez kapcsolódó kutatás Szabó Magda Az ajtó című regényével foglalkozik, amely az 

írónő egyik legismertebb könyve mind Magyarországon, mind külföldön. 



163 

 

Körömi (2018) Az ajtó című regényt francia és orosz műfordításokban 

vizsgálja. Különösen érdekessé teszi a két nyelvpárt az a tény, hogy az utóbbi hetven-

nyolcvan évben a kultúrákat tekintve a magyar kultúrának volt befogadó szerepe, 

valamint a francia és az orosz műfordító filozófiája jelentősen eltér egymástól. 

Oroszországban 2000-ben fordították és jelentették meg a regényt, azonban a fordí-

tás szinte észrevétlen maradt az orosz könyvpiacon, míg 2003-ban, a francia műfor-

dítás évében Franciaországban hatalmas népszerűségnek örvendett. A fordítások 

fogadtatásában és a kulturális elemek fordításában természetesen nagy szerepet 

játszanak a kultúrák közötti viszonyok. Oroszországban a rendszerváltás után a 

könyvkiadók igyekeztek eltávolodni a volt szocialista országoktól, Magyarországot 

is beleértve. A reáliákat tekintve azonban az orosz olvasóknak van könnyebb dolguk, 

mivel a regényben megjelenő politikához és ideológiához kapcsolódó kulturálisan 

kötött elemek nagy része mindkét kultúrában megtalálhatók, ezzel szemben viszont 

a francia olvasók nemigen ismerhetik azokat. 

Kaló (2018) a tanulmányában azt vizsgálja, vajon az angol célnyelvi olvasók 

milyen képet kapnak a magyar kultúráról a regény elolvasása után. Az ajtó című 

regényt angolra két műfordító fordította, Stefan Draughon 1994-ben, az amerikai 

piacra szánva a fordítását, azonban ez nagyrészt észrevétlen maradt. Másodjára Len 

Rix fordította angolra a regényt 2005-ben, amely fordítással díjat is elnyert. A tanul-

mányában Kalónak nem célja összehasonlítani a két fordítást, és az elemzett példá-

kat kizárólag Len Rix fordításából veszi. Kiemeli a kulturálisan kötött elemekkel 

kapcsolatos nehézségeket, amelyekkel a fordítónak meg kellett küzdenie, mivel az 

1960 és 1975 közötti Magyarországon játszódó regényben számos olyan történelmi 

vagy ideológiai kifejezés jelenik meg, amelyek az angol célnyelvi olvasó számára 

eltérő jelentéssel bírnak, vagy éppen bővebb magyarázatra szorulnak. A tanulmány-

ban Kaló arra a konklúzióra jut, hogy Len Rix kiváló nyelvismerő és kultúraköz-

vetítő. 

Az ajtó című regényt Durst (2023) magyar-spanyol és magyar-angol 

nyelvpárban vizsgálja. Kutatása eredményeként megállapítja, mind az angol, mind 

a spanyol fordító feltételez a célnyelvi olvasóktól egy adott háttértudást a magyar 

kultúráról, és annak megfelelően fordítják a reáliákat, illetve hasonló stratégiákat 

használnak a fordításukra. Kiemeli a történelemhez kapcsolódó kifejezéseket, 

amelyeket gyakran általánosítással ültetnek át a célnyelvre, azonban Durst azt is 

megjegyzi, hogy az angol fordításban az általánosítás száma magasabb, míg a 

spanyol többször használ kiegészítő magyarázatokat és lábjegyzeteket, így biztosít-

va nagyobb háttértudást az olvasóknak. 

3. A kutatás anyaga 

3.1. Az Abigél című regény 

A kutatásom tárgya Szabó Magda Abigél című regénye, valamint annak olasz és 

angol célnyelvű fordításai. A jelen fejezetben röviden bemutatom Szabó Magda 



164 

 

életét és munkásságát, utána pedig a korpuszként felhasznált regényt, valamint a 

megírását ihlető életeseményeket az írónő életéből. 

Szabó Magda (1917-2007) a XX. századi magyar irodalom egyik leghíresebb 

női írója, költője és műfordítója. A legtöbbet fordított magyar írók közé tartozik, 

nagy sikernek örvend mind Magyarországon, mind külföldön, művei számos 

országban megjelentek, gazdag életművét 42 nyelvre fordították le. 

Szabó Magda, Kossuth- és József Attila-díjas költő 1917-ben született Debre-

cenben egy művelt családba. Apja kisnemesi családból származott, és már gyerekko-

rában megszerettette lányával az antik költészetet és a latin nyelvet. Anyja költőként 

és zenészként nagy hatással volt rá, az általa mondott mesék adták az inspirációt 

gyerekeknek írt regényeihez. Szülővárosa jelentős szerepet játszott neveltetésében, 

Debrecen, a „kálvinista Róma” szellemisége és hagyományai. A gimnázium után 

ugyanitt végezte az egyetemet is, magyar-latin szakos tanárként, majd a helyi 

Református Leányiskolában, utána pedig Hódmezővásárhelyen tanított. Először 

költészettel foglalkozott, versei a Magyarok című folyóiratban jelentek meg Debre-

cenben. Szabó Magda az írás felé fordult, a Freskó és Az őz című művei meghozták 

számára a sikert. Végül 2007-ben, 90 évesen korában olvasás közben érte a halál 

kerepesi otthonában (KADBEBÓ 1997; PAKSI 2014; PAKSI 2016; SZABÓ 1997). 

Szabó Magda Abigél című műve 1970-ben jelent meg először, és azóta is nagy 

sikernek örvend mind Magyarországon, mind külföldön, számos nyelvre 

lefordították (svéd, spanyol, török, katalán, olasz, angol, francia stb.), 1978-ban 

négyrészes sorozat készült belőle, amelyet később összevontak egy kétrészes 

mozifilmmé. 

A regény főszereplője Vitay Georgina „Gina”, 15 éves budapesti lány, akinek a 

második világháború során, 1943-ban hirtelen és nagy titokban el kell hagynia az 

otthonát, anélkül, hogy elköszönhetne bárkitől. Az apja, a magyar hadserege egyik 

tábornoka látszólag minden ok vagy magyarázat nélkül beíratja Ginát egy reformá-

tus internátusba, a Matula Leánynevelő Intézetbe, Árkodon, egy fiktív kelet-

magyarországi városban. Itt a lánynak teljesen meg kell válnia az addigi fényűző 

életétől, és meg kell tanulnia beilleszkedni egy számára teljesen idegen közegbe, a 

puritán református iskolába, a szigorú szabályok, pontosan beosztott napirend és a 

komor, fekete-fehér falak közé. Gina elkeseredésében lázad, szökéssel is próbálko-

zik, azonban végül az apjával folytatott beszélgetése után önként marad az intézet-

ben. Ott próbál ezután eligazodni egyszerre a felnőttek és a gyerekek világában, 

miközben, a tanárok igyekezete ellenére, újra és újra elér hozzájuk a háború szele. 

Szabó Magda, ahogy a Kívül a körön (1980) című tanulmánykötetében is leírja, 

a regény megírásához többször is inspirációt merített a saját életéből, kezdve a Dóczi 

Intézettel, ahova kisgyermekkorától kezdve járt, és a hódmezővásárhelyi leánygim-

náziummal, ahol először tanított. A két iskola ötvözéséből született meg a Matula, 

átvéve az iskolák szabályait, szigorú rendjét, morálját, alapkövetelményeit. Kőnig 



165 

 

tanár úr figuráját a volt francia tanárától, Hettesheimer Ernőről mintázta, aki telje-

sen eltért a Dóczi többi tanárától, aki elnézte nekik a hiányzó házi feladatokat, a 

rossz feleléseket. Csak később tudta meg, hogy azért viselkedett így velük, mert az 

első világháborúban megjárta a csatatereket, és volt nem hajlandó szigorú viselke-

désre, sem értelmetlen büntetésekre. 

3.2. Az Abigél olasz és angol fordítása 

Az Abigél című regényt olaszra Vera Gheno fordította, amely 2007-ben jelent meg 

az Anfora Kiadónál. A fordító 1975-ben született Gyöngyösön, apja olasz, anyja 

magyar származású, így mindkét nyelvet anyanyelvként tanulta. Szociolingvista, 

író, fordító és aktivista, az Accademia della Cruscával dolgozott együtt 20 évig, majd 

a Zanicchelli kiadóval 3 évig. Az Anfora Kiadónál fordít olaszra magyar könyveket, 

Szabó Magda öt könyvét ültette át olasz nyelvre, köztük az Abigélt is.2 

Az Abigélt angolra Len Rix, neves szépirodalmi fordító fordította. 1942-ben 

született Rhodéziában (ma: Zimbabwe) ahol angolt, franciát és latint tanult az 

egyetemen, majd ösztöndíjat nyert a cambridge-i King’s College-ba, ahol az angollal 

folytatta tovább a tanulmányait. Később oktatóként dolgozott a Zimbabwei Egyete-

men, végül 2005-ben nyugdíjba vonult Cambridge-ben.3 

A magyarok először az 1953-as angol-magyar futballmérkőzésen keltették fel 

az érdeklődését, majd 1956-ban, a híreket hallgatva, autodidakta módon tanulta 

meg a nyelvet, amelybe állítása szerint első hallásra beleszeretett. Leghíresebb fordí-

tásai Szerb Antal regényei, közülük a legismertebb az Utas és holdvilág, amelyet 

2001-ben fordított, valamint Szabó Magda Az ajtó regényének fordítása 2005-ben, 

amiért 2006-ban Oxford-Weidenfeld Fordítási Díjat nyert. 2021-ben a munkájáért 

megkapta a Magyar Arany Érdemkereszt kitüntetést. Az Abigélt 2020-ban fordí-

totta, harmadik Szabó Magda fordításaként.4 

4. Kutatási kérdés és hipotézisek 

A kutatásom célja annak vizsgálata, hogy milyen fordítói megoldásokat és fordítási 

stratégiákat alkalmaznak a kulturálisan kötött elemek célnyelvi változatának megal-

kotására a fordítók Szabó Magda Abigél című regényének fordításaiban, magyar-

olasz és magyar-angol nyelvirányban 

A kutatás kezdetén alapvetően három hipotézist alakítottam ki. Az első szerint 

az angol célnyelvi változatban a kulturálisan kötött elemek között nagyobb arány-

ban szerepel a honosítás mint fordítási stratégia, valamint ezzel összhangban jel-

lemzőbb az olyan fordítási megoldások alkalmazása, amelyek nagyobb mértékben 

                                                             
2Vera Gheno https://voicesfestival.eu/conference-speaker/vera-gheno/ 
3Len Rix https://moly.hu/alkotok/len-rix/wikipedia 
4Pefőfi Literary Fund. 2021. 10. 29. Len Rix was awarded the Hungarian Cross of Merit 
https://plf.hu/news/len-rix-was-awarded-the-hungarian-golden-cross-of-merit.html 

Tóth Vali: „Úgy bánok minden mondattal, mintha verset írnék”. HVG 2009. május 22. 
https://hvg.hu/kultura/200921_Len_Rix_mufordito_ugy_banok_minden_mondatta 

https://voicesfestival.eu/conference-speaker/vera-gheno/
https://moly.hu/alkotok/len-rix/wikipedia
https://plf.hu/news/len-rix-was-awarded-the-hungarian-golden-cross-of-merit.html
https://hvg.hu/kultura/200921_Len_Rix_mufordito_ugy_banok_minden_mondatta


166 

 

szakadnak el a forrásnyelvi szövegtől (generalizálás, kihagyás, konkretizálás, megfe-

leltetés, teljes átalakítás). Az angolszász fordítások esetében alapvetően elmondha-

tó, hogy hagyományosan inkább a honosító megoldások jellemzőek, mivel egy széles 

körben elterjedt kultúráról van szó (VENUTI 1995). Egy másik, szintén a honosítás 

mellett szóló tényező lehet Magyarország és az angol célnyelvi olvasók közötti 

nagyobb távolság kulturális, történelmi és földrajzi értelemben egyaránt. 

A második hipotézisem szerint az olasz célnyelvi szövegben a kulturálisan 

kötött elemek fordítására inkább jellemzőek azok a megoldások, amelyek kisebb 

mértékben szakadnak el a forrásnyelvi szövegtől, tehát inkább idegenítőnek tekint-

hetők. Az idegenítő stratégák közé elsősorban az átvételt és a részleges átvételt 

sorolom. 

A korábbi kettőből következik a harmadik hipotézisem, miszerint míg az angol 

célnyelvi szövegben a kulturálisan kötött elemekre inkább honosító, addig az olasz 

célnyelvi szövegben inkább az idegenítő fordítási stratégia jellemző nagyobb 

arányban. 

5. A kutatás módszere 

A kutatásom kezdeti szakaszában, a szakirodalom áttekintése után, párhuzamosan 

olvastam az Abigél című regényt magyarul, valamint olasz és angol fordításban, 

majd Heltai reália-definíciója alapján (HELTAI 2023,162) kivonatoltam a kulturálisan 

kötött elemeket a szövegben, amelyeket különböző táblázatokban rögzítettem. 

Összesen 139 ilyen elemet találtam a regényben, amelyeket négy Excel-

táblázatba rendeztem. Az első táblázatba a 139 magyar nyelvű kulturálisan kötött 

elem és azok olasz fordítási megoldásai, a másodikba pedig a magyar nyelvű elemek 

mellé az angol célnyelvi változatok kerültek. Egy harmadik táblázatban a 139 elemet 

különböző tematikus csoportokba soroltam, az alapján, hogy az élet mely területeit 

érintik. Végül pedig, a negyedik táblázatban az angol és az olasz célnyelvi változa-

tokat – ahol lehetséges volt – igyekeztem a honosító vagy az idegenítő stratégia 

kategóriájába besorolni. 

5.1. A tematikus csoportok 

A tematikus csoportok létrehozásához Pusztai-Varga (2022) csoportosítását vettem 

alapul, melyet később kis mértékben módosítottam, és a saját kutatási korpuszom-

hoz igazítva hoztam létre az alábbi kategóriarendszert. A 139 kulturálisan kötött 

elemet nyolc tematikus csoportba rendeztem. 

Az 1. ábrán jól látható a tematikus csoportok fentebb taglalt számszerű 

megoszlása. 

 

 

 

 

 



167 

 

1. ábra 

A tematikus csoportok számszerű megoszlása 

 
 

Legnagyobb számban a hétköznapi életre vonatkozó elemek találhatók meg a 

korpuszban, összesen 48 reália sorolható ide, többek között pénznemek (pengő, 

fillér), ételek (befőtt, kalács), ruhák (klottköpeny) megnevezései, valamint tipikus 

hétköznapi élettel kapcsolatos elemek, például a tarisznya, tanya, kocsma és 

uzsonna.  

A magyar oktatásra és oktatási rendszerre vonatkozó nyelvi elemek 22 esetben 

szerepelnek. Ide tartoznak többek között olyan, napjainkban is használatos kifejezé-

sek, mint az érettségi, tabló, gimnázium, felelés és bizonyítványosztás. 

Szintén nagy számban megtalálhatók a tulajdonnevek, tehát a hagyományos 

magyar személynevek, becenevek és megszólítások, valamint a külföldi nevek ma-

gyar fonetikus átírása. Ebbe a csoportba sorolható például Mimó néni, Zsuzsanna, 

Marszell, Sarkadiné és Bánki néni. A korpuszban 19 ilyen elemet találtam. 

A földrajzi nevek csoportját a természeti képződményekre és egyéb földrajzi 

nevekre utaló nyelvi elemek alkotják. 14 esetben szerepelnek ilyen kulturálisan 

kötött elemek a korpuszban. Többször is előkerült a puszta és az alföld, mint fordí-

tandó kulturális elem, valamint ezeken kívül megemlítendő a Tisza, Kárpátok és 

Mátra-hegység. 

Összesen 12 elemet találtam, amelyek a közigazgatási nevekre, azon belül 

pedig város-, megye-, utca- és térnevekre utal. Olyan nyelvi elemek tartoznak ide, 

mint a község, Kossuth Lajos utca, Kálvin tér, Csongrád vármegye. 

Ünnepek elnevezéseire vagy azok alkotóelemeire, a közösségi életre és a társa-

dalmi szerveződésre vonatkozó nyelvi elemek 10 esetben szerepelnek a korpuszban, 

mint a Mikulás napja, névnap, Borbála-ünnepség. 



168 

 

A foglalkozások közé tartoznak a katonai rangokra és címekre, valamint az 

egyéb foglalkozásokra vonatkozó kifejezések. Összesen 7 ilyen elem sorolható ide a 

korpusz alapján,  mint főispán, megyei urak és karpaszományos tizedes. 

Ugyancsak 7 elemet foglal magába az utolsó csoport, ahova az összes törté-

nelmi eseményre és személyre vonatkozó nyelvi elem sorolható, mint a honvédsírok, 

Csonka-Magyarország és Magyar fájdalom szobra. 

5.2. Fordítási megoldások 

A fordítási megoldások kategorizálását Pusztai-Varga (2022) rendszere alapján 

készítettem el, kis mértékben módosítva, a saját korpuszomhoz igazítva. Pusztai-

Varga a következő 10 fordítási megoldást nevezte meg: átvétel, részleges átvétel, 

megfeleltetés, betoldás, általánosító fordítás (generalizálás), konkretizálás, kiha-

gyás, kulturális adaptálás, kulturális kifejtés és szó szerinti fordítás. A kutatásomban 

alkalmaztam az átvétel, generalizálás, kihagyás, konkretizálás, kulturális kifejtés, 

megfeleltetés, részleges átvétel, szó szerinti fordítás kategóriáit, illetve Klaudy 

(1994) lexikai átváltási műveleteiből átemeltem a teljes átalakítást. 

Az alábbiakban a kutatásomban alkalmazott fordítási megoldások pontos 

meghatározásai olvashatók. 

5.2.1. Átvétel 

Minden olyan fordítási megoldást átvételnek tekintek, amelyben a fordító a kultu-

rálisan kötött elemet változtatás nélkül emeli át a célnyelvi szövegbe, megtartva a 

forrásnyelvi írásmódot.  

Jó példa az átvételre a puszta kifejezés, amelyet mindkét fordító változtatás 

nélkül emel át a célnyelvi szövegbe, illetve az Erzsébet és Samuka tulajdonnevek, 

amelyek ugyancsak eredeti írásmóddal szerepelnek. 

5.2.2. Generalizálás 

Generalizálásnak tekintem azokat a fordítási megoldásokat, amelyek esetében a 

forrásnyelvi elemet egy tágabb értelmű célnyelvi elemmel váltja fel a fordító. 

A fordítók többször alkalmazzák ezt a megoldást mindkét célnyelvi szövegben 

a klottkötény fordítására (ruhadarab, amelyet a lányoknak kellett hordaniuk a 

Matulában). Az olasz fordításban grembiule, az angolban pedig unifrom, vagy pedig 

egyszerűen csak dress szerepel.  

5.2.3. Kihagyás 

A fordító néhány esetben teljesen elhagyja a kulturálisan kötött nyelvi elemet a cél-

nyelvi szövegben. 

Erre nagyon jó példa a regényben a befőtt, amelyet mindkét fordításban 

kihagynak a fordítók, és nem kompenzálják a szövegben a hiányát. Az angol fordí-

tásban több alkalommal is kihagyásra kerül az uzsonna szó, valamint a honvéd kife-

jezés összetételei, mint honvédsír, honvédszobor. 



169 

 

5.2.4. Konkretizálás 

A konkretizálás a generalizálással ellentétes művelet, ide tartozik az összes olyan 

fordítási megoldás, amely során a forrásnyelvi elemet egy szűkebb, konkrétabb ér-

telmű célnyelvi elemmel váltja fel a fordító. 

Az olasz és angol fordítás során is konkretizálás történt például az intézet cél-

nyelvi szövegbe való átültetése során, amelyet olasz nyelven a collegio, angol nyel-

ven pedig a boarding school kifejezéssel fordították. 

5.2.5. Kulturális kifejtés 

Kulturális kifejtésnek tekintek minden olyan fordítási megoldást, amely során a for-

dító magában a célnyelvi szövegben ad kifejtő magyarázatot a forrásnyelvi elem 

többlettartalmáról a célnyelvi olvasó számára az információ könnyebb megértésé-

nek érdekében, ami gyakran a szavak számának növekedésével jár együtt. 

Ilyen esetekben, például a pengő kifejezést egy kifejtő magyarázattal ülteti át 

az olasz fordító a szövegbe, így moneta da un pengő lesz a célnyelvi elem. Egy másik 

érdekes példa a kulturális kifejtés fordítói megoldásra a jövendőbeli, amely kifejezést 

mind az olasz célnyelvi szövegben, mind az angolban kifejtik a fordítók, így futuro 

marito, és future husband szerepel a szövegekben. 

5.2.6. Megfeleltetés 

Minden olyan fordítási megoldást, amely során a forráskultúrába ágyazott elemet a 

célnyelvi közönség által megszokott, bevett célnyelvi elemmel helyettesíti a fordító, 

megfeleltetésnek tekintek. 

Ide tartozik a kocsma fordítása, amely osteria és pub változatban szerepel a 

célnyelvi szövegekben, vagy a gombóc, amely szót az olasz fordító gnocco és 

gnocchetti kifejezéssel ültet át, az angol fordítás pedig dumpling és meatball sza-

vakkal. 

5.2.7. Részleges átvétel 

Részleges átvételnek tekintek minden olyan fordítási megoldást, melynek esetében 

a fordító a két tagból álló kulturálisan kötött elemet úgy veszi át, hogy az elem egyik 

tagja változatlan marad, míg a másikat egy eltérő fordítási megoldással ülteti át. 

Jó példa a hegységek megnevezése, mint a Gellért-hegy, vagy Mátra-hegység, 

amely földrajzi nevek Gellért Hill, Monte Gellért, illetve Mátra Mountains és Monti 

Mátra formában szerepelnek a célnyelvi szövegekben. 

5.2.8. Szó szerinti fordítás 

Szó szerinti fordításnak tekintem azokat a megoldásokat, melyek során a fordító a 

forrásnyelvi kulturálisan kötött elemet annak szótári megfelelőjével fordítja, 

azonban a konnotatív jelentése így megváltozhat az adott elemnek. 

Ilyen például a tanya, melyet az olasz célnyelvi szövegben fattoriaként 

olvashatunk, az angolban pedig farmland vagy homestead formában. 



170 

 

5.2.9. Teljes átalakítás 

Az utolsó fordítási megoldás a teljes átalakítás, amely során a célnyelvi olvasó kultu-

rális, történelmi vagy földrajzi okokból eredő információhiánya miatt a fordító a 

forrásnyelvi elemet, egy attól teljesen eltérő, de a célnyelvi olvasó által jól ismert 

célnyelvi elemmel váltja fel. 

Ide soroltam például a majális fordítását, amit az olasz célnyelvi szövegben a 

spasso, az angolban pedig a picnic kifejezéssel ültettek át a célszövegbe. 

5.3. Fordítási stratégiák 

A fordítási megoldásoktól elkülönítve vizsgáltam meg a fordítók által alkalmazott 

fordítási stratégiákat. A korpuszt alkotó 139 elemből 43-at találtam, amelyek eseté-

ben mindkét célnyelvi szövegben egyértelműen kimondható volt, hogy honosító 

vagy idegenítő fordítási stratégiát alkalmazott a fordító. 

6. Eredmények 

6.1. Fordítási megoldások 

Először is le kell szögeznem, hogy a korpusz kis elemszáma miatt az eredmények 

semmiképp sem általánosíthatók, és csakis a vizsgált regény két célnyelvi változa-

tára értelmezhetők. 

 
1. táblázat 

A fordítási megoldások számszerű eloszlása 

 

Fordítási megoldás Magyar-olasz 

irány 

Magyar-angol 

irány 

Átvétel 7 5 

Generalizálás 14 19 

Kihagyás 2 12 

Konkretizálás 2 6 

Kulturális kifejtés 25 28 

Megfeleltetés 31 32 

Részleges átvétel 9 7 

Szó szerinti fordítás 48 23 

Teljes átalakítás 1 7 

 

 

 

 

 

 

 

 



171 

 

2. ábra 

A fordítási megoldások számszerű eloszlása 

 

 
 

Elsőként a fordítási megoldásokhoz kapcsolódó elemzés eredményeit ismertetem. 

Az 1. táblázatban, illetve a 2. ábrán felvázolt diagramon látható, hogy a legnagyobb 

különbség a generalizálás (olasz célnyelvi szöveg: 14, angol célnyelvi szöveg: 19), 

kihagyás (olasz célnyelvi szöveg: 2, angol célnyelvi szöveg: 12), konkretizálás (olasz 

célnyelvi szöveg: 2, angol célnyelvi szöveg: 6), szó szerinti fordítás (olasz célnyelvi 

szöveg: 48, angol célnyelvi szöveg: 23) és teljes átalakítás (olasz célnyelvi szöveg: 1, 

angol célnyelvi szöveg: 7) olasz és angol célnyelvi megfelelői között mutatkozik. 

Az átvétel (olasz célnyelvi szöveg: 7, angol célnyelvi szöveg: 5) és részleges 

átvétel (olasz célnyelvi szöveg: 9, angol célnyelvi szöveg: 7) fordítási megoldásai az 

olasz célnyelvi szövegben nagyobb arányban szerepelnek, ami alátámasztja a 

második hipotézisemben megfogalmazottakat, miszerint az olasz szövegre jellem-

zőek az olyan fordítási megoldások, amelyek kisebb mértékben szakadnak el a 

szövegtől, ezzel az idegenszerűséget hangsúlyozva. Azonban azt is figyelembe kell 

venni, hogy az alacsony elemszám miatt nem feltétlenül megbízható ez az ered-

mény, általánosítható megállapítás megfogalmazásához nagyobb korpuszra volna 

szükség. 

Ahogyan az első hipotézisben megfogalmaztam, a generalizálás, a kihagyás, 

konkretizálás és teljes átalakítás honosító stratégiák, tehát a számadatok alapján 

kimondható, hogy a vizsgált korpusz esetében az angol célnyelvi szövegben a kultu-

rálisan kötött elemek fordítására inkább jellemző a honosító stratégia, mint az 

olaszban. 

Bár a megfeleltetés fordítási megoldását is a honosító stratégiák közé sorol-

tam, a diagramon látszik, hogy nemcsak az angol, hanem az olasz fordító is sokszor 



172 

 

élt ezzel az eszközzel olasz célnyelvi szöveg: 31, angol célnyelvi szöveg: 32). A 

vizsgált korpuszban az olasz és az angol célnyelvi elemek között a megfeleltetést 

közel ugyanolyan mértékben alkalmazta a két fordító, így nem csupán az angol, 

hanem az olasz szövegben is honosító stratégiát alkalmazva. 

A további két fordítási megoldást, a kulturális kifejtést és a szó szerinti fordí-

tást a hipotézisemben alapvetően nem soroltam be sem a honosítás, sem az idegení-

tés fordítási stratégiájának körébe, mivel ezek esetében szó lehet akár honosításról, 

akár idegenítésről. 

A kulturális kifejtés, a megfeleltetéshez hasonlóan, közel azonos arányban je-

len van mindkét fordításban (olasz célnyelvi szöveg: 25, angol célnyelvi szöveg: 28). 

Az olasz célnyelvi szövegben jelentősen több szó szerinti fordítás található, a 

számuk kétszerese az angol célnyelvi szövegben megtalálható elemeknek (olasz cél-

nyelvi szöveg: 48, angol célnyelvi szöveg: 23). Ennek feltehetően az első hipotézis-

ben megfogalmazott kultúrák közötti távolság lehet az egyik oka. Míg az angol és az 

amerikai kultúra és célnyelvi közönség távol helyezkedik el a magyartól – mind 

földrajzi, mind történelmi értelemben –, addig a magyar kultúra aránylag több eset-

ben lehet sokkal közelebbi, megfoghatóbb az olasz olvasó számára. 

6.2. Fordítási stratégiák 

A korpuszban összegyűjtött 139 elemből összesen 43 olyan található, amelyről 

mindkét nyelvpárban eldönthetőnek bizonyult, hogy a fordító honosító vagy idege-

nítő stratégiát alkalmazott. 

 
3. ábra 

A fordítási stratégiák megoszlása az olasz és az angol célnyelvi szövegekben 

 

 
 



173 

 

Ahogyan a 3. ábrából kitűnik, az angol fordító jóval több esetben alkalmazta a hono-

sító fordítási stratégiát (27), mint az idegenítést (16). Ezzel szemben az olasz 

célnyelvi változatban kiegyenlítettebb mértékben fordul elő a kétféle stratégia, és 

nem számottevő a különbség közöttük (honosítás: 20, idegenítés: 23).  

7. A korpuszból vett néhány példa elemzése 

A fordítási megoldások kategóriákba való besorolását az alábbiakban a korpuszból 

vett néhány példával szemléltetem. 

Átvétel 

(1) Forrásnyelv (magyar):  fillér 

(1a) Célnyelv (olasz):   fillér 

(2) Forrásnyelv (magyar):  Tisza 

(2a) Célnyelv (angol):  Tisza 

Ahogyan már említettem, az olasz célnyelvi szövegben nagyobb számban fordul elő 

az átvétel, mint az angolban, kifejezetten érdekesek azonban azok az esetek, mikor 

az angol fordító választja az idegenítést, az olasz pedig a honosítást. Erre jó példa a 

Tisza kifejezés. Az angol célnyelvi szövegben megmarad eredeti írásmóddal, ponto-

sító magyarázat nélkül, viszont az olasz változatban Tibisco formában szerepel, 

amelyhez a fordító magyarázatként hozzáfűzi, hogy egy folyóról van szó. 

Generalizálás 

(3) Forrásnyelv (magyar):  tabló 

(3a) Célnyelv (olasz):   fotografie 

(4) Forrásnyelv (magyar):  bizonyítványosztás 

(4a) Célnyelv (angol):  results 

Általánosan elmondható, hogy leginkább a hétköznapi élet és oktatás tematikus 

csoportokba tartozó kulturálisan kötött elemeket generalizálják a fordítók, főként 

az angol célnyelvi szövegben, az oktatás tematikus csoportjába tartozó kifejezések-

nél. A fentebb említett eseten kívül példának említhetném a felelést (questioning), 

az elégtelent (poor answer) vagy a lánynevelő intézetet (school for girls). 

Kihagyás 

(5) Forrásnyelv (magyar):   vidéki 

(5a) Célnyelv (olasz):    – 

(6) Forrásnyelv (magyar):   honvédelmi óra 

(6a) Célnyelv (angol):  – 

Konkretizálás 

(7) Forrásnyelv (magyar):  intézet 

(7a) Célnyelv (olasz):   collegio 

(8) Forrásnyelv (magyar):  tabló 

(8a) Célnyelv (angol):  framed photographs 



174 

 

Érdekes módon, a generalizáláshoz hasonlóan, mindkét célnyelvi szövegben a 

konkretizálást leginkább az oktatáshoz kapcsolódó kifejezések fordításánál alkal-

mazták a fordítók. Az olasz célnyelvi szövegben az intézet mellett feltűnik a felelés, 

(rimediare al voto), az angolban pedig ugyancsak megtalálható az intézet kifejezés 

(boarding school), illetve az iskola (academy) is. 

Kulturális kifejtés 

(9) Forrásnyelv (magyar):  virágének 

(9a) Célnyelv (olasz):   vecchie canzoni d’amore 

(10) Forrásnyelv (magyar):  csikós karimás fejfedője 

(10a) Célnyelv (angol):  (hat) worn by traditional horsemen 

on the Puszta 

A kulturális kifejtés kategóriáját igazán érdekes volt megvizsgálni, olyan szempont-

ból, hogy a fordítók vajon hogyan igyekeztek megmagyarázni a magyar forráskultú-

rába ágyazott kifejezéseket. Mint ahogyan a példából kitűnik, a csikós elemet a for-

dító részletesen fejti ki, hogy segítse a megértést az angol célnyelvi olvasó számára 

is. 

Megfeleltetés 

(11) Forrásnyelv (magyar):  kalács 

(11a) Célnyelv (olasz):  focaccine 

(12) Forrásnyelv (magyar):  Zsuzsanna 

(12a) Célnyelv (angol):  Susanna 

Ahogyan fentebb részleteztem, mindkét fordításban hasonló arányban volt megta-

lálható a megfeleltetés stratégiája. Érdekes az angol fordításban a nevek megfelelte-

tése, ugyanis a fordító megfeleltette a Zsuzsanna nevet a Susanna formának, illetve 

egy másik alkalommal is hasonlóan járt el, amikor a Mici nevet Mitsi formában 

ültette át az angol célnyelvi szövegbe, annak érdekében, hogy az angol célnyelvi ol-

vasók számára segítse a kiejtést. 

Részleges átvétel 

(13) Forrásnyelv (magyar):  Mikulás napja 

(13a) Célnyelv (olasz):  giorno di Mikulás 

(14) Forrásnyelv (magyar):  Kezét csókolóm! 

(14a) Célnyelv (angol):  Kezét csókolom – I kiss your hand! 

Bár, ahogy azt már korábban ismertettem, az olasz célnyelvi fordításban többször 

alkalmazták a részleges megoldást, az angol fordításban is felelhető néhány igen 

érdekes példa erre a fordítási megoldásra. Egy ilyen a Kezét csókolom kifejezés, 

amelyet az angol fordító – természetesen a megfelelő fordítás betoldásával együtt – 

teljes mértékben átemelt az angol célszövegbe, ezzel erősen idegenítve azt.  

 



175 

 

Szó szerinti fordítás 

(15) Forrásnyelv (magyar):  érettségi 

(15a) Célnyelv (olasz):  maturità 

(16) Forrásnyelv (magyar):  gimnázium 

(16a) Célnyelv (angol):  gymnasium 

A szó szerinti fordítás kategóriájába tartozik például a néni kifejezés fordítása is. A 

regényben a néni csupán egyszer jelent rokoni kapcsolatot, amikor Gina a nagynén-

jéről, Mimó néniről van szó. A többi alkalommal egy idősebb nő kedveskedő megszó-

lításaként szerepel. Míg az angol célnyelvi szövegben az auntie közelebb áll a szó 

magyar jelentéséhez, mivel, bár inkább jelent nagynénit, használják olyan helyze-

tekben is, amikor egy gyermek megszólít egy közeli családi barátot, egy nála idősebb 

nőt. Az olasz célnyelvi szövegben azonban ez a kulturális elem teljesen elveszíti a 

többletjelentését, ugyanis a zia szó csakis a vérszerinti kapcsolatra utalhat. 

Teljes átalakítás 

(17) Forrásnyelv (magyar):  majális 

(17a) Célnyelv (olasz):  spasso 

(18) Forrásnyelv (magyar):  Bánki néni 

(18a) Célnyelv (angol):  her mother 

Ahogyan fentebb részleteztem, az angol célnyelvi szövegben jelentősen több teljes 

átalakítás található, mint az olaszban. Az angol fordító igyekszik minél könnyebben 

feldolgozhatóvá tenni a szöveget a célnyelvi olvasó számára a könnyebb megértés 

érdekében. Ennek demonstrálására jó példa lehet az árvalányhaj, amely növényt az 

angol célnyelvi szövegben a maidenhair fernnel helyettesítenek. Bár első pillantásra 

hasonlónak tűnik, valójában teljesen más növényfajról van szó. Az árvalányhaj egy 

Eurázsiában őshonos és elterjedt faj, míg a maidenhair fern, magyar nevén vénusz-

fodorka, több helyen is megtalálható Dél-, Közép- és Észak-Amerikában. 

8. Hipotézisek igazolása vagy elvetése 

A fentiekben ismertetett eredmények alapján tehát kimondható, hogy az első hipo-

tézis, miszerint az angol célnyelvi változatban a kulturálisan kötött elemek között 

nagyobb arányban szerepel a honosítás mint fordítási stratégia, valamint jellem-

zőbb az olyan fordítási megoldások alkalmazása, amelyek nagyobb mértékben sza-

kadnak el a forrásnyelvi szövegtől, a jelen korpusz alapján sikerült igazolni. 

A második hipotézisem szerint az olasz célnyelvi változatban a kulturálisan 

kötött elemek fordítására inkább az idegenítő stratégia jellemző, illetve azok a fordí-

tási megoldások, amelyek kisebb mértékben szakadnak el a forrásnyelvi szövegtől. 

Ezt az feltevést részben sikerült igazolni, mivel ugyan több idegenítő, mint honosító 

stratégiát tükröző elem található az olasz célnyelvi szövegben (idegenítés: 23, hono-

sítás: 20), azonban a két stratégia alkalmazásának gyakorisága közötti kisebb a 

különbség, mint az angol célnyelvi szövegben (idegenítés: 16, honosítás: 26). 



176 

 

Végül, a harmadik hipotézisemet, miszerint az egyes kultúrák távolsága miatt 

az angol célnyelvi szövegben a kulturálisan kötött elemek fordítására inkább a 

honosító, míg az olasz célnyelvi szövegre inkább az idegenítő stratégia jellemző, 

ugyancsak részben sikerült igazolni. Míg teljes bizonyossággal kimondható, hogy az 

angol célnyelvi szövegben a kulturálisan kötött elemekre jellemzőbb honosítás mint 

stratégia, addig az olasz célnyelvi szövegben ugyanezen elemeket csak részben sike-

rült idegenítőként igazolni. 

9. Összegzés 

A jelen dolgozat keretében felvázolt kutatás annak a vizsgálatára irányult, hogy 

milyen fordítói megoldásokat és stratégiákat alkalmaztak a fordítók Szabó Magda 

Abigél című regényének olasz és angol nyelvű fordításaiban. A dolgozatban ismer-

tettem a kutatás elméleti hátterét, a kutatásom anyagát és módszerét, a hipotézi-

seimet és végül az eredményeket. 

A kutatás első lépéseként áttanulmányoztam a kulturálisan kötött elem fogal-

mához kapcsolódó szakirodalmat, illetve megvizsgáltam a fordítási megoldások 

kategorizálásának lehetőségeit, valamint áttekintettem Venuti fordítási stratégiáit 

(1995), végül pedig felkutattam Szabó Magda egyéb műveihez kötődő fordítástudo-

mányi tanulmányokat. 

Szabó Magda életének és munkásságának áttekintése után röviden bemutat-

tam a kutatás alapjául szolgáló Abigél című regényt, valamint az írónő azon szemé-

lyes élményeit, amelyek inspirációt adtak a regény megírásához. Felvázoltam az 

olasz fordító, Vera Gheno, valamint az angol fordító, Len Rix fordítói munkásságát, 

valamint a Magyarországhoz fűződő kapcsolatukat. 

A kutatás kezdetén alapvetően három hipotézist vázoltam fel. Az első szerint 

az angol célnyelvi szövegben a kulturálisan kötött elemek fordítására inkább a ho-

nosító stratégia jellemző, a második hipotézis szerint pedig az olasz célnyelvi válto-

zatban nagyobb arányban fordul elő az idegenítés. A harmadik hipotézis szerint 

pedig, míg az angol célnyelvi szövegben a kulturálisan kötött elemek inkább honosí-

tók, addig az olasz célnyelvi szöveg inkább idegenítőek. 

Az Abigél című regényben felkutatott kulturálisan kötött elemeket tematikus 

csoportok, fordítási megoldások, valamint – lehetőség szerint – fordítási stratégiák 

szerint is csoportosítottam. 

Az eredmények az mutatják, hogy az angol fordításban nagyobb arányban 

fordul elő a generalizálás, a kihagyás, a konkretizálás és a teljes átalakítás mint for-

dítási megoldás, míg az olasz fordításban valamivel nagyobb arányban szerepel az 

átvétel és a részleges átvétel. 

Összességében elmondható, hogy az angol nyelvű fordításra a kulturálisan 

kötött elemek fordításának tekintetében inkább a honosítás jellemző, míg az olasz 

célnyelvi korpusz esetében kiegyenlítettebb a honosító és az idegenítő stratégiák 

aránya. 



177 

 

Végezetül szeretnék kitérni a kutatás korlátaira. Mivel a jelen kutatás egy 

magyar szerző egy regényének két fordításának vizsgálatára irányult, így az ered-

ményekből általánosítható következtetések nem vonhatóak le. Annak érdekében, 

hogy egy átfogóbb képet kapjunk, több szerző művére és nagyobb korpusz elemzé-

sére volna szükség. 

 

Irodalom 

BARHUDAROV, Leonyid Sztyeanovics (1975), Jazik i perevod, Moszkva, 

Mezsdunarodnije otnosenyija. 

DURST Péter (2023) The English and Spanish translation of culture-bound lexical 

items in Szabó Magda’s The Door, in Glazba cvrčaka: Zbornik radova o mađarskoj 

kulturi i jeziku u čast Franciski Ćurković-Major, Zagreb, Bibliotheca Hungarologica 

Zagrabiensis (2). FF Press, 113–121. 

FISCHER Márta (2023), Honosítsunk vagy idegenítsünk? Fordítási stratégiák a 

szövegszinttől a terminusig, “Fordítástudomány”, 25/1, 5–13. 

FORGÁCS Erzsébet (2004) Reáliák és fordításuk Garaczi László műveiben, 

“Fordítástudomány”, 6/2, 38–56. 

GONZALEZ-DAVIES, Mária–SCOTT-TENNENT, Christopher (2005), A Problem-Solving 

and Student-Centred Approach to the Translational of Cultural References, “Meta”, 

50/1, 160–179. 

HELTAI Pál (2013) Kultúraspecifikus kifejezések és reáliák, “Fordítástudomány”, 15/1, 

32–53. 

HELTAI Pál (2023) Bevezetés a fordítástudományba, Budapest, L’Harmattan Kiadó. 

HERVEY, Sándor (1995) Thinking German Translation, London, Routledge. 

KADBEBÓ Lóránt (1997) Szabó Magda, az író és irodalomtörténész, 

“Irodalomtörténet”, 28/78/3, 335–343. 

KALÓ Krisztina (2018) Fordítható-e a kultúra? Megoldások Szabó Magda Az ajtó 

című regényének angol fordításában, in Kitáruló ajtók: Tanulmányok Szabó Magda 

műveiről, Eger: Eszterházy Károly Egyetem Líceum Kiadó, 227–234. 

KLAUDY Kinga (1994), A fordítás elmélete és gyakorlata, Budapest, Scholastica. 

KLAUDY Kinga–GULYÁS Róbert (2014), Terminusok és reáliák az európai uniós 

kommunikációban, in: BARTHA-KOVÁCS Katalin et al. (szerk.) Transfert nec mergitur. 

Albert Sándor 65. születésnapjának tiszteletére, Szeged, JATE Press, 75–84. 

KÖRÖMI Gabriella (2018), Kultúrák keresztútján: Reáliák Szabó Magda Az Ajtó című 

regényének orosz és francia műfordításában, in Kitáruló ajtók: Tanulmányok Szabó 

Magda műveiről, Eger, Eszterházy Károly Egyetem Líceum Kiadó, 267–285. 

LENDVAI Edina (1986), A „lefordíthatatlan elem” megfeleltetési lehetőségei, 

(Kandidátusi értekezés, kézirat), Pécs, PTE. 

MUJZER-VARGA Krisztina (2009), Honosítás és idegenítés Örkény Egyperces 

novelláinak fordításaiban, (Doktori disszertáció, kézirat) Budapest, ELTE. 



178 

 

PAKSI László (2014), Szabó Magda két regény és a református nőnevelés, 

“Tempevölgy”, 6. évf. 2. szám. 82–88. 

PAKSI László (2016), Református nőnevelés a két világháború között Szabó Magda 

regényeinek tükrében, “Neveléstörténet”, 13/1-2, 117–130. 

PUSZTAI-VARGA Ildikó (2022), Mézescsók, dögcédula, szauna: A finn költészet 

fordításának kulturális dimenziói, Budapest, HTSART Nyomda és Kiadó. 

SZABÓ Magda (1980), Kívül a körön, Budapest, Szépirodalmi Könyvkiadó. 

SZABÓ Magda (1997), Az Isten homlokán, “Irodalomtörténet”, 28/78/3, 325–330. 

TAKÁCS Boróka (2015), A lefordíthatatlan fordítása: magyar étel- és italnevek finn és 

észt fordításai, “Folia Uralica Debreceniensia”, 21, 141–156. 

VALLÓ Zsuzsa (1998), Reáliák és fordítói stratégiák a drámafordításban, “Modern 

Nyelvoktatás”, 4/2-3, Budapest, Tinta Könyvkiadó, 115–124. 

VALLÓ Zsuzsa (2000), A fordítás pragmatikai verziói és a kulturális reáliák, 

“Fordítástudomány”, 2/1, 34–49. 

VALLÓ Zsuzsa (2002), „Honosított” angol drámák a magyar színpadon, Budapest, 

Presszió Kft. 

VENUTI, Lawrence (1995), The Translator’s Invisibility. A History of Translation, 

London/New York, Routledge. 

VERMES Albert (2004), A relevancia-elmélet alkalmazása a kultúraspecifikus 

kifejezések fordításának vizsgálatában, “Fordítástudomány”, 6/2, 5–17. 

VLAHOV, Sergej–FLORIN, Sider (1980), Nyeperevogyimoe v perevogye, Moszkva, 

Mezsdunarodnie Otnosenyija. 

 

Források 

SZABÓ Magda (1970), Abigél, Budapest, Móra Könyvkiadó. 

SZABÓ Magda (2007), Abigail, Milano, Edizioni Anfora. 

SZABÓ Magda (2020), Abigail, New York, NYRB Classic. 

 

Internetes források 

GHENO, Vera, https://voicesfestival.eu/conference-speaker/vera-gheno/ (A letöltés 

ideje: 2025. január 10.) 

PEFŐFI LITERARY FUND. 2021. 10. 29. Len Rix was awarded the Hungarian Cross of 

Merit https://plf.hu/news/len-rix-was-awarded-the-hungarian-golden-cross-of-

merit.html (A letöltés ideje: 2025. január 10.) 

RIX, Len, https://moly.hu/alkotok/len-rix/wikipedia (A letöltés ideje: 2025. január 

10.) 

TÓTH Vali, „Úgy bánok minden mondattal, mintha verset írnék”. HVG 2009. május 

22. 

https://hvg.hu/kultura/200921_Len_Rix_mufordito_ugy_banok_minden_mondat

ta (A letöltés ideje: 2025. január 10.) 

 

https://voicesfestival.eu/conference-speaker/vera-gheno/
https://plf.hu/news/len-rix-was-awarded-the-hungarian-golden-cross-of-merit.html
https://plf.hu/news/len-rix-was-awarded-the-hungarian-golden-cross-of-merit.html
https://moly.hu/alkotok/len-rix/wikipedia
https://hvg.hu/kultura/200921_Len_Rix_mufordito_ugy_banok_minden_mondatta
https://hvg.hu/kultura/200921_Len_Rix_mufordito_ugy_banok_minden_mondatta


179 

 

 

 

 

 

KÖNYVSZEMLE 

 

 





181 

 

ZEMEN Anna Mária 

Nápoly – peronvég 
Ermanno Rea: Napoli Ferrovia (Feltrinelli, 2007) 

Ermanno Rea (1927–2016) nápolyi születésű olasz író, újságíró, sem neve, sem mű-

vei nem ismertek Magyarországon. Mégsem idegen Rea világa a magyar olvasók 

számára, ha ismerik például Krasznahorkai László, Móricz Zsigmond vagy akár 

Závada Pál társadalomérzékeny írásait. Rea művei azokhoz szólnak, akiket érdekel, 

hogy mi történik Európa déli peremén, ha kibontjuk a turistaprospektusok csillogó 

díszpapírjából. Rea regényei nem csupán történetek, hanem korlenyomatok. Meg-

mutatják a gazdasági/ipari hanyatlás, a vallási és politikai identitásválság, a munka-

nélküliség sújtotta Dél-Olaszország mindennapjait. Rea tudatosan távolodik el a 

képeslapszerű, napfényes Nápoly megjelenítésétől, ugyanakkor a Saviano-féle bru-

tális valóságot is kerüli. Stílusa egyszerre hűvösen szenvedélyes, elemző és szemé-

lyes. Minden mondatán érződik riporteri múltjának tapasztalata, társadalmi igaz-

ságérzete finoman, de határozottan szövi át a lírai mélységgel megformált tényeket.  

A Napoli Ferrovia (Nápoly, Vasúti pályaudvar), egy trilógia harmadik köte-

teként 2007-ben jelent meg, 2008-ban Strega díjas finalista volt. 

Ermanno Rea fiatalon elhagyta szülővárosát, hogy Milánóban dolgozzon 

újságíróként és fotóriporterként, de lélekben mindig Nápolyban maradt. Rea és Ná-

poly kapcsolatára a „szeretlek és gyűlöllek” a „sem veled, sem nélküled” volt jellem-

ző. Egyszer egy vele készített interjúban azt nyilatkozta, hogy azért ment el Nápoly-

ból, mint generációjának sok más értelmiségi és művész tagja, mert ki akart szakad-

ni az anyaméhből, és ki akarta próbálni, hogy milyen az állandó marcangoló hiány-

érzettel együtt élve elnyerni a szabadságot.  

Ebben a regényében a visszatérésről ír, felidézi gyermek- és fiatalkorának 

emlékeit. A regény egyszerre lírai riport, filozófiai párbeszéd, és fájdalmas szerelmi 

történet és valójában nem is emberekről, hanem magáról a városról, Nápolyról szól. 

Rea idős emberként találkozik Caracassal, egy elveszett férfival, aki egy szebb jövő 

ígéretét keresi a vallás, a szerelem és a város romjai között. A regény színhelye a 

vasútállomás körüli, elhanyagolt városrész, amely a Piazza del Mercatótól egészen a 

Duchessáig húzódik. Ez a negyed – amely magában foglalja a hírhedt Sanità város-

részt is – sötét hátteret biztosít Rea elbeszéléséhez. A Via dei Vergini utcától, ahol – 

Rea saját szavai szerint – több gyilkosság történt, mint bárhol máshol, egészen a 

Capodimonte dombjáig húzódik. Lakói között megtaláljuk az élet peremére sodró-

dott, reményvesztett alakokat: bevándorlókat, szegényeket, kitaszítottakat. Rea ezt 

a környéket saját "titkos topográfiájának" nevezi, olyan helyek összességének, 

amelyek sorsa eleve elrendelten a pusztulás. E realista és szenvedélyesen személyes 

látásmód különös mélységet és nyers őszinteséget kölcsönöz a könyv világának, mi-

közben a város kevéssé ismert arcát tárja az olvasó elé. 



182 

 

A főszereplő, Caracas, bonyolult, ellentmondásos személyiség, élete során 

különféle ideológiai irányzatok hatottak rá. Venezuelában született, valamikor neo-

náci volt, de azután az iszlám felé fordult. A szélsőséges ideológiák iránti vonzódása 

ellenére következetesen a társadalom peremére szorultak mellé áll. Mély elkötelező-

déssel védi az elesetteket, elutasítja a kiváltságokat és az elnyomás minden formáját, 

erős szolidaritást érez a kirekesztettek iránt. Világnézete komplex és gyakran ambi-

valens, ami még árnyaltabbá teszi a karakterét. 

Szerelmi története Rosa La Rosával, amelyet felemésztett a lány drogfüggő-

sége, összefonódik Nápoly sötét oldalával, tükrözi a város mély, be nem gyógyult 

sebeit. A nő pokla, a kábítószerfüggősége olyan betegség, amely az egész város me-

taforájává válik, amelyet kór támadott meg, amely az önpusztítás felé hajszolja.  

Caracas és az elbeszélő kapcsolata az éjszakai séták során bontakozik ki, hite-

les, pátoszmentes képet festve Nápolyról és lakóinak valóságáról. Rea mesterien 

ötvözi a személyes emlékezést a társadalmi elemzéssel, érzékletesen mutatja meg 

Nápoly sokszínűségét és belső feszültségeit.  

Caracas szenvedélyes, idealista és hajlandó nagy áldozatokat hozni azért, ami-

ben hisz. Habár politikai nézetei látszólag ellentétesek Rea meggyőződéseivel, mély 

barátság köti össze őket. Rea baloldali értelmiségi, aki korábban a kommunista párt-

ban is tevékenykedett. Az ideológiai és politikai nézetkülönbségek ellenére kapcsola-

tuk hiteles és őszinte, ugyanakkor szimbolikus is: Rea saját, bonyolult kapcsolatát 

tükrözi szülővárosával, Nápollyal. A kettejük között lezajló beszélgetések, viták nem 

nélkülözik a feszültséget, azonban ezek az összecsapások mégis képesek egymás 

világát tágítani és új nézőpontokat feltárni. Rea ebből a barátságból meríti az erőt, 

segít neki szembenéznie azokkal a belső akadályokkal, amelyeket az váltott ki benne, 

hogy évekkel korábban maga mögött hagyta a várost. Caracas alakja mintha Rea 

személyiségének egy mélyebb, ösztönösebb rétegét hozná a felszínre, tulajdonkép-

pen Rea alteregója. Caracas is kutatja a mitikus város fényes, boldog arcát, amely 

csupán anyja meséinek emlékezetfoszlányaiban él, és amelyek nyomai után kutat a 

jelen romos, de élő utcáin. Ez a „kincskeresés” ebben az értelemben egyszerre 

személyes és kollektív élmény, miközben megjeleníti azt a mikro-makrokozmoszt, 

a pályaudvar környékét, amely a városra nyíló kapu funkcióját tölti be, amióta 

Nápolyt „leamputálták” a tengerről.  

Nápoly évszázadokon keresztül a tenger felől volt megközelíthető, keres-

kedelmi, kulturális és társadalmi élete is szorosan összefonódott a tengerrel. A 

kikötő volt a város fő kapcsolódási pontja a külvilághoz, ám a második világháború 

végén a hidegháború bekebelezi. Kereskedelmi központból egy olyan logika eszkö-

zévé válik, amely idegen a saját természetétől: egy katonai haditengerészeti bázissá 

válik. Az élénk kereskedelem, amelynek szimbóluma a Piazza del Mercato volt, 

fokozatosan leépült a csődök, a tűzvész és a kivándorlások következtében. A tenger, 

amely éltette a kereskedelmet, elvesztette funkcióját, a katonai logika részévé vált. 

Ez jelenti azt, hogy Nápolyról leamputálták a tengert.  



183 

 

Múlt és jelen szövődik egységgé a regényben: a mai Nápoly, amely fáradt, 

megviselt, sokat szenvedett, találkozik régi önmagával, a múlt emlékeivel. Fantom-

szerű alakként bukkannak fel a régi barátok, köztük Luigi Incoronato, a szenvedé-

lyes író, aki képtelen volt megbirkózni a városban lezajló változásokkal, ezért a 

halálba menekült. Halála után hátrahagyta a La Scala di San Potito című művét, 

amelyet Rea a Nápolyról valaha írt legkeserűbb és legnyomasztóbb könyvként jelle-

mez. Caracas ezeknek az elveszett barátságoknak is a megtestesítője. Miközben Rea 

és Caracas a nápolyi éjszakában sétálnak, bejárják az utcákat, előkerülnek a régi 

történetek, a régi barátságok, az elhallgatott fájdalmak és felsejlenek a beteljesület-

len remények. A város mélyén élő fájdalom újra és újra felszínre tör.  

A regényben a mai Nápoly az elbeszélő, az író számára elfogadhatatlan. A vágy, 

hogy visszatérjen ősi gyökereihez, ne csak látogatóként, hanem azzal az elhatározás-

sal, hogy végleg ott marad, nem lehetséges. Nem lehetséges, mert nem a jelen való-

ságába kapaszkodnak, hanem csupán a múlt emlékezetéből táplálkoznak. Így vált a 

Napoli Ferrovia nemcsak a visszatérés, hanem a búcsú regényévé is. Búcsú egy 

várostól, amely valamikor otthon volt, de ma már csak emlék. Ahogy Caracas le-

mond szerelméről, úgy búcsúzik az író is a várostól, amely valaha az otthona volt. 

Ám ez a búcsú több egyszerű elköszönésnél. A regény utolsó oldalain váratlan fordu-

latként Caracasnak nyoma vész. Az elbeszélő keresésére indul, de nem találja. Végül 

úgy dönt, hogy levélben búcsúzik el tőle. Ez a levél nemcsak az elválás fájdalmát 

enyhíti, hanem egyfajta fordulatot is hoz a történet pesszimista hangvételében. 

Olyan epilógus születik ugyanis általa, amely nem zárja ki a megmenekülés vagy a 

változás lehetőségét. Rea rávilágít, hogy az irodalom segíthet megérteni a világot, 

mert képes megragadni az olyan absztakt fogalmakat, mint az identitás, az emléke-

zet vagy a kötődés. Ebben az értelemben a Caracasnak írt levél maga a Napoli 

Ferrovia. Egy levél, amelyet az író a városának írt, amelyben megemlékezik róla, 

elbúcsúzik tőle, de talán hagy némi reményt a jövővel kapcsolatban.  

 

 



184 

 

BAKAI Boglárka 

Egy könyvbe zárt szerző naplója1 
Elena Ferrante: Gomolygás (Park Kiadó, 2023) 

A bestsellerként emlegetett Nápolyi regények című négykötetes regénysorozat 

szerzőjének 2023-ban egy újabb műhelynaplója vált elérhetővé a magyar olvasó-

közönség számára. A Gomolygás a korábbi hatalmas népszerűségnek örvendő 

művekhez hasonlóan a Park Kiadó gondozásában jelent meg Király Kinga Júlia 

fordításában. Az eredeti olasz mű La frantumaglia címmel 2003-ban jelent meg az 

E/O könyvkiadónál. Ebben az első kiadásban a szerző 1991 és 2003 közötti 

levelezéseit olvashatjuk. 2007-ben megjelent a második, bővített kiadás, amelyben 

a korábbi kiadásban közlésre került levelezések mellett helyet kapott egy további, 

Névjegyek – 2003-2007 című fejezet is. A harmadik kiadás 2017-ben jelent meg, 

amelyben már a szerző számára világhírű ismertséget hozó Nápolyi regények tetra-

lógiával kapcsolatos írások is megtalálhatóak. Ferrante a naplójában olyan informá-

ciókat oszt meg olvasóival, amelyek addig íróasztalának fiókjában rejtőztek. A 

könyvben levelezéseket és történeteket olvashatunk, de találhatunk közöttük inter-

júkat, a szerző regényeiből készített filmek rendezőivel folytatott beszélgetéseket; az 

E/O könyvkiadó vezetőinek kifejtett írói dilemmákat, félelmeket és vágyakat is. 

Mind-mind olyan narratív töredékek, darabkák, amelyek részét képezik egy olyan 

írónő személyének, aki a könyveiben, a történetein keresztül létezik. A Gomolygás-

nak köszönhetően Ferrante lehetőséget ad olvasóinak arra, hogy jobban megismer-

jék, bensőséges kapcsolatot alakítsanak ki vele, azonban mindezt a saját szabályai 

szerint teszi: továbbra is művészi álarca mögé rejtőzik, nem fedve fel valódi kilétét. 

A magyar kiadás címválasztását illetően elmondhatjuk, hogy nehéz feladata 

volt a műfordítónak, ugyanis a frantumaglia szónak nem létezik pontos magyar 

megfelelője. Lehetséges megoldás lehetett volna, ha megmarad a La frantumaglia 

cím és egy alcímmel kiegészítve orientálja az olvasót a műfaj tekintetében. Ez 

történt az angol és a német nyelvű kiadás esetében is: a cím mindkét esetben 

Frantumaglia, amelyet „A writers journey” (ford.: „Egy író útja”) és „Mein 

geschriebenes leben” (ford.: „Írott életem”) alcímekkel toldottak meg. Talán a német 

alcím esetében világosabb az a szerzői intenció, amely szerint Elena Ferrante a fik-

cióban, a könyvein keresztül, a sorok között létezik. A magyar változat azonban nem 

tartotta meg az eredeti címet: Gomolygás. Egy író útja címet viseli. 

                                                             
1 „A KULTURÁLIS ÉS INNOVÁCIÓS MINISZTÉRIUM EKÖP-24-3-SZTE-66 KÓDÚ EGYETEMI KUTATÓI 

ÖSZTÖNDÍJ PROGRAMJÁNAK A NEMZETI KUTATÁSI, FEJLESZTÉSI ÉS INNOVÁCIÓS ALAPBÓL 
FINANSZÍROZOTT SZAKMAI TÁMOGATÁSÁVAL KÉSZÜLT.” 

 



185 

 

De mit is jelent a „frantumaglia”? Magával a szóval az Elveszett lány 

(korábban: Nő a sötétben) című regényben találkozhatunk először: „Anyám egy má-

sik szót talált rá, azt mondta zúzódás. […] Igen, a szív darabokra hasad, többé már 

nem bírod önmagadat elviselni, bizonyos gondolataid kimondhatatlanok. […] 

Anyám belebetegedett. De más idők jártak. Ma pompásan eléldegélhetsz úgy is, ha 

nem múlik el.” (Elena Ferrante, Nő a sötétben, ford. Balkó Ágnes, Park Könyvkiadó, 

Budapest, 2018, 148.). Érdekes, hogy Balkó Ágnes fordításában a frantumaglia 

“zúzódás”-ként lett fordítva, amivel valószínűleg a frantumaglia szó „törés”, „dara-

bokra hullás” vagy „szilánkok” jelentését szerette volna hangsúlyozni a fordító.  

Ugyanakkor Ferrante magyarázata szerint a frantumaglia egy olyan fájdalmas 

állapotot ír le, amelyhez szédülés, sírás és tehetetlenség társul. Az általa generált 

instabil helyzetben meglátjuk a dolgok jelentéstől megfosztott közönséges és mú-

landó mivoltát: „Édesanyámtól egy nápolyi kifejezés maradt rám, amit olyankor 

használt, amikor az ellentétes érzések ide-oda cibálták, és úgy érezte, szétszakítják. 

Ilyenkor, mint mondta, rátört a frantumaglia, gomolyogni kezdett benne a hordalék. 

A frantumaglia (amit ő így ejtett: frantummàglia) leteperte. Szédült, és fémes ízzel 

telt meg a szája. Ezzel a szóval azt a megfoghatatlan, másként nem definiálható 

rossz közérzetet fejezte ki, amelyet a lelkében tomboló érzések sokasága, az agyának 

mocsarában a hordalék gomolygása okozott. Sejtelmes gomolygás volt, ami sejtel-

mes tettekre ragadtatta, ez állt minden szenvedés hátterében, amelyet nem lehetett 

egyetlen nyilvánvaló okra visszavezetni. Ez a gomolygás, ahogy teltek az évek, az 

éjszaka közepén felriasztotta, és arra késztette, hogy fennhangon beszéljen, majd 

hosszan szégyenkezzen miatta; kivehetetlen, réveteg dallamokat csalt elő belőle, 

amelyek kisvártatva sóhajba fulladtak.” (107-108) E leírás alapján tehát a 

frantumagliát valami olyan lelki eseményként kell elképzelnünk, amelynek követ-

keztében szinte az őrület határára kerülünk: ahogyan a mérgező gondolatok elá-

rasztják az elmét és a korábban elnyomott érzelmek felszínre törnek, eluralkodik 

rajtunk egyfajta definiálhatatlan rossz közérzet, bizonytalan állapot, amelynek a 

hátterében valójában egy elfeledett múltbéli traumatikus élethelyzet áll. Megint csak 

Ferrante szavait idézve: „A gomolygás ingoványos terep, a hordalék végtelenbe 

toluló lég- és víztömege, amely az egyetlen érvényes valóságként mutatkozik meg 

az én számára, roppant kegyetlenül. A gomolygás az elraktározott idő, amely a törté-

net vagy elbeszélés rendje felett nem rendelkezik. A gomolygás a veszteségérzet 

zilált lerakata, az az állapot, amikor minden, amit biztosnak, állandónak és megvál-

toztathatatlannak véltünk az életünkben, feldereng és újra összeáll odaát, a hordalé-

kos tájban, amelyet valóságnak hiszünk. A gomolygás az ezerarcú tömeg gyötrelmes 

szorítása, amelyből mi, élők oly sokszor próbálunk kiemelkedni, ám a hangunkat 

végül egy másik ezerarcú tömeg nyeli el.” (108) 

A frantumaglia tehát egy olyan kegyetlen valóságot mutat meg, amelynek 

megtapasztalása elengedhetetlen ahhoz, hogy a múltban eltemetett trauma felszín-

re kerüljön. Ily módon aztán Ferrante valamennyi regényében visszatérő elemévé 



186 

 

válik, fontos szerepet játszik a főszereplők személyiségfejlődésének szempontjából, 

hiszen a történetek középpontjában rendszerint valamilyen nehéz élethelyzet áll, 

amely a szétesettség állapotát idézi elő a főszereplő énjében: Delia anyja meghal 

(Tékozló szeretet), Olgát elhagyja a férje (Amikor elhagytak), Leda rejtélyes balesetet 

szenved (Elveszett lány), Elena barátnője, Lila eltűnik (Nápolyi regények) és 

Giovanna arra kényszerül, hogy szembesüljön a családja hazugságokkal teli múlt-

jával (A felnőttek hazug élete). Ebben a frantumaglia állapotban a kialakult insta-

bilitás hatására az elmét emlékek, illúziók „gomolygása”, „hordaléka” szállja meg: 

„A gomolygás énünknek az a része, amelyet lehetetlen szavakba vagy más kifejezés-

formákba önteni, és amely krízis idején bezáródik önmagába, szétzilálva a rendet, 

amelynek maga is része volt. A belső életet ugyanilyen magmának látom, amelyet 

az önuralom próbál kordában tartani. Ezt a magmát kell felszínre hoznunk és 

elbeszélnünk, ha azt szeretnénk, hogy az írásnak lelke legyen.” (350-351) A kötet 

magyar címének megválasztásakor tehát ezt a jelentést és az általa kifejezett lelkiál-

lapotot próbálta megragadni a fordító Király Kinga Júlia. 

A frantumaglia megtapasztalása elengedhetetlen ahhoz, hogy Ferrante fősze-

replői tudatosítani tudják lelki szétesettségük okát, hiszen ez adja meg számukra 

annak lehetőségét, hogy elinduljanak a saját pszichéjük legmélyén eltemetett múlt-

juk irányába. Ezért van az, hogy Ferrante regényeiben jellemzően flash-backek for-

májában elevenednek meg a múlt történései, amelyek aztán elvezetik a főhőst a 

belső traumájának gyökeréig. A frantumaglia/gomolygás így narratív funkciót is 

kap, hiszen egy folyamatosan mozgó masszaként jelenik meg, amely táplálja és élteti 

az egész történetet: „A gomolygás énüknek az a része, amelyet lehetetlen szavakba 

vagy más kifejezésformákba önteni, és amely krízis idején bezáródik önmagába, 

szétzilálva a rendet, amelynek maga is része volt. A belső életet ugyanilyen magmá-

nak látom, amelyet az önuralom próbál kordában tartani. Ezt a magmát kell fel-

színre hoznunk és elbeszélnünk, ha azt szeretnénk, hogy az írásnak lelke legyen.” 

(350-351) 

A frantumaglia tehát Ferrante írói világában egy olyan narratív technikát is 

eredményez, amely lehetővé teszi az elbeszélhetetlen elbeszélését, a bennünk kavar-

gó komplex érzések feltárását és reprezentációját. Habár fájdalmas jelenség, tkp. 

egy olyan kreatív erőt is jelent, amelynek köszönhetően az érzelmek a komplexi-

tásukat és a diverzitásukat megtartva elbeszélhetővé, „rögzíthetővé” válhatnak. Va-

lójában egyszerre pusztító-építő erő, amely nem a maga mivoltában fedi fel magát, 

hanem a kifejtett hatásán, a „tünetein” keresztül tárul fel előttünk. Egyszerre for-

málja és deformálja, építi fel és törli ki a főszereplő történetét, ennek értelmében 

képezi Ferrante poétikájának alapját. 

A műhelynapló Magyarországon is megjelent bővített kiadása 433 oldalt ölel 

fel és három olyan nagyobb fejezetből áll, amelyek Ferrante írói tevékenységének 

aktív időszakait ábrázolják: Levelek – 1991-2003, Névjegyek – 2003-2007 és Levelek 

– 2011-2016. A fejezetek további alfejezetekre tagolódnak, amelynek címei minden 



187 

 

bizonnyal felkeltik az olvasók figyelmét, például „A rejtőzködő írás – Levél Goffredo 

Fofinak”, „A szerelem nélküli város – Válaszok Goffredo Fofi kérdéseire”, „Az anya 

testének erotikus kipárolgása – Válaszok Marina Terragni és Luisa Muraro 

kérdéseire”, „A cinkostárs, aki sosincs jelen – Válaszok Simonetta Fiori kérdéseire” 

vagy „Elmondani az elmondhatatlant – Válaszok Yasemin Çongar kérdéseire”. A 

műhelynaplóban olyan témákkal találkozhatunk, amelyek már ismerősek lehetnek 

Ferrante regényeiből: például az írás és az írói szerep, Nápoly a geokritika tükrében, 

az anya és a lánygyermek ellentmondásos kapcsolata, a narratív identitás problema-

tikája, illetve az érzelmek jelenségköre. A szerző ezekkel kapcsolatos gondolatai gaz-

dagíthatják a regényekről kialakított olvasatainkat, a művek újabb és újabb értel-

mezési lehetőségének engednek teret.  

Az érdekes témák mellett majdnem az összes interjúban szerepel az a kérdés, 

hogy valójában ki Ferrante. Szinte mindig ugyanazt a választ kapjuk egy-két apró 

változtatással, kiegészítő információval. Paolo di Stefano interjújában például a 

következő szűkszavú választ adja Ferrante: „Elena Ferrante. Húsz év alatt hat köny-

vem jelent meg. Ez nem elég?” (263). A „Fahrenheit” című rádióműsor egyik 

adásában lehetősége nyílt az olvasóközönségnek arra, hogy kérdéseket tegyenek fel 

a szerzőnek. Egyikük Ferrante valódi kilétére volt kíváncsi. Di Stefanónak adott 

válaszával ellentétben Ferrante a lelkes olvasó kérdésére egy kicsit bővebben vála-

szolt. Elárulta, hogy valójában a dédanyja nevét viseli, aki már olyan régen eltávo-

zott, hogy számára szinte kitalált szereplővé vált. 

Ferrante írói világával kapcsolatban azonban sokkal fontosabb és érdekesebb 

információkat is elárul a Gomolygás, mint például kik azok a gondolkodók, kritiku-

sok, filozófusok, irodalmárok, szerzők, és melyek azok a szakirodalmi irányvonalak, 

elméletek, művek, amelyek nagy hatással voltak rá. A műhelynapló első részében 

úgy tűnik, Ferrante elzárkózik attól, hogy kifejtse erről a gondolatait, csupán annyii 

információt kapunk, hogy: „[...] az érdeklődésemet sem nevezném pszichoanaliti-

kusnak, már ha a kifejezésen ugyanazt értjük: egyfajta kulturális lenyomatot, min-

denre kiterjedő nézőpontot, specializációt. És túlzás lenne azt állítani rólam, hogy 

feminista vagyok.” (59). A napló második és harmadik részében azonban egyre erő-

sebb és határozottabb véleményt formál e témát illetően. Későbbi fejezetekben kide-

rül például, hogy lelkes követője a feminizmusnak, de a radikális feminizmussal 

nem tud azonosulni. Mindennek ellenére szerinte az olvasó számára nem jelent 

segítséget a mű értelmezésében, ha tisztában van a szerző olvasmányélményeivel: 

„A nőket érő diszkriminációt mindmáig égető problémának tartom, ám ezek a kér-

dések az én személyes történetemhez tesznek hozzá, nem érintik Olga vagy Delia 

történetét. Egy elbeszélés a maga útját járja, magába fogad mindent és annak az 

ellenkezőjét is, ám működni kizárólag akkor működik, ha megtalálja a saját igaz-

ságához szükséges elemeket. Nem hinném, hogy a szerző olvasmányélményeinek és 

ízlésének ismeretében közelebb férkőzhetünk a szöveghez.” (82) 



188 

 

A feminista pszichoanalízis tekintetében elsősorban Luce Irigaray, francia 

feminista és pszichoanalitikus és Melanie Klein, osztrák-brit író és pszichoanalitikus 

nevét említi meg. Ismeri Freudot, Jungot nem igazán, Lacanról pedig szinte semmit 

nem tud, legalábbis könyvében ezt állítja. A térábrázolást illetően Walter Benjamint 

idézi, sőt azt is elárulja, hogy Benjamin Berlini gyermekkor című írásának Tiergar-

ten szövegéből inspirálódott. A szöveg minden olyan elemet tartalmaz, amelyre 

szüksége volt Nápoly ábrázolásához: „a gyerekszemmel észlelt városrészt és az 

Anyákhoz való alászállást, a labirintusvárost, a szerelem helyszínét, a zaklató neve-

lőkisasszonyt, még a gyerekkort elmosó zivatart is” (155). A nápolyi valósággal kap-

csolatban továbbá Roberto Saviano Gomorra című regényét hozza szóba. Szerinte 

Saviano könyve valósághű képet fest a városról, ugyanakkor a média kihasználja 

Nápoly hanyatlástörténetét, és csakis a rendhagyó eseményekre fókuszál, a hétköz-

napi káosz és lehetetlen életkörülmények felett elsiklanak. 

Ferrante további, az irodalmi világa és írói stílusa szempontjából elengedhetet-

len modern és kortárs szerzőket nevez meg. Egyikük Alba de Céspedes, kubai-olasz 

írónő, akinek talán leghíresebb nagyregénye, a Dalla parte di lei nagy hatással volt 

Ferrantéra. De Céspedes mellett megemlíti Elsa Morantét, Jane Austent, Virgina 

Woolfot, Clarice Lispectort, Alice Munrót, Shulamith Firestone-t, Carla Lonzit, Rose 

Marie Murarót, Donna J. Harawayt, Judith Butlert, Rosi Braidottit és Adriana 

Cavarerót is. Mind-mind hatással voltak rá és inspirálták őt saját művei megalkotá-

sában. A női írókkal kapcsolatban Ferrante egy aktuális problémára, az irodalmi 

kánonra is reflektál, hiszen számos modern és kortárs írónő kívül esik az irodalmi 

kánonon. Szerinte az írónők feladata, hogy lerombolják a férfiak által megalkotott 

kánont, és a női irodalmi hagyomány integrálásával egy újat építsenek. Habár a női 

irodalom mára figyelemre méltó korpusszal rendelkezik, mégis nehéz kitörnie a női 

lektűr hamis megbélyegzésből. 

A Gomolygás különösen értékes lenyomatát képezi Elena Ferrante írói mun-

kásságának. Azáltal, hogy Ferrante betekintést enged írói tevékenységébe, megoszt-

ja a számára fontos és meghatározó olvasmányélményeket, tulajdonképpen művei-

nek értelmezéséhez új horizontokat kínál olvasói számára. Ferrante olyan szerző, 

akit a műveiben, műhelynaplóiban kell keresnünk. Regényeihez hasonlóan a Go-

molygás is rendelkezik elbeszélői struktúrával, van elbeszélője (maga Ferrante), aki 

lépésről lépésre egyre több információt tár fel önmagáról, természetesen az általa 

megszabott határokon belül. Fejezetről fejezetre kristályosodik ki poétikája, írói sze-

repéről alkotott nézete. Olyan, mintha egy fejlődésregényt olvasnánk, amelynek 

végén a narratív töredékekből egy olyan szerző arcképe tárulkozik fel, aki csakis az 

írásnak, az írói tevékenységnek köszönhetően létezik és létezhet. Így vélekedik az 

E/O kiadó egyik vezetője, Sandra Ferri is, aki a kiadó egyik szerkesztőjével, Simona 

Olivitóval váltott levelézésben a következőképpen fogalmaz: „Az interjúkat újraol-

vasva kiderült, hogy az anyag tökéletesen beleillik a Gomolygásba, amely egy immár 

huszonöt éves kísérlet eredményeként ráirányítja az olvasó figyelmét arra a tényre, 



189 

 

hogy a szerző szerepe az írás – Elena szavaival élve: „Az írással kezdődik, abban 

teljesedik ki, és véget is ugyanott.” Úgy vélem, az olvasók számára is érdekes lehet, 

hogy milyen kulturális és irodalmi hagyományokra támaszkodnak a regények, 

milyen szerepet játszik a női gondolkodás Lenù és Lila karakterének kidolgozásá-

ban, és hogyan törtek be a főszereplők olyan kontextusokba és kultúrákba, amelyek 

messze túlmutatnak Nápolyon és Olaszországon. […] ez a rész Elena belső utazása-

ként értelmezhető, megmutatja, milyen küzdelmek árán sikerült formába öntenie 

gondolatait, hogyan változott írói világa az elmúlt évtizedekben. […] Végtére is a 

Gomolygás célja a Tékozló szeretet megjelenésétől kezdve az, hogy egy olyan művet 

adjon az olvasó kezébe, amely a töredékek, jegyzetek, magyarázatok, sőt ellentmon-

dások segítségével úgy szegődik a fikciók mellé, akár egy kísérő.” (256-257). 

A Gomolygás összességében tehát egyfajta kísérő, folyamatosan változó mo-

zaikszerű térkép, amelynek köszönhetően világosabb képet kaphatunk arról, ki is 

valójában Elena Ferrante. A Gomolygásból kiderül: egy könyvbe zárt szerző, aki az 

arcvonásait a történeteiből, a műhelynaplóiban megfogalmazott poétikájából 

fabrikálja. 

 

 



190 

 

MATOLCSI Balázs 

Identitásvesztés 2.0 
Niccolò Ammaniti: La vita intima (Einaudi, 2023) 

Legelőször is, nem tehetünk mást, mint hogy vetünk egy pillantást a számmisz-

tikára. Mert nem lehet véletlen, hogy a kortárs olasz irodalom Magyarországon is 

jól ismert szerzője (négy regénye jelent meg magyarul, melyek közül hazánkban 

vitathatatlanul a legsikeresebbek az Én nem félek és a Strega-díjas Ahogy Isten 

parancsolja, míg az Én és te ismertségéhez nagyban hozzájárult Bernardo Bertolucci 

remek filmadaptációja) különösen hosszú, nyolc évnyi hallgatás után 2023-ban je-

lentkezett a nyolcadik regényével. Nos, a számmisztika szerint a 8-as szám az egyen-

súly, a végtelen energia és a bőség szimbóluma. És valóban, a regényben mindez 

megtalálható: a történet egy végtelen energiát igénylő belső utazás a materiális bő-

ségtől a lelki egyensúlyig.  

Az intim élet, amelyre a cím utal, Maria Cristina Palma élete. De kicsoda is 

valójában Maria Cristina? Feleség, volt feleség, szerető. Anya, lány, unokahúg. Maria 

Cristina Palma Ammaniti legújabb regényének főszereplője. Egy kitalált, de nagyon 

is létező világ főszereplője. Az egykori sportoló és modell a történetben egy képze-

letbeli olasz miniszterelnök felesége; ráadásul egy tudományos tanulmány (de hát 

hogyan tudná a tudomány definiálni és mérni a szépséget?) a világ legszebb nőjének 

nyilvánította. Luxusélet, tökéletes körülmények. Mindenki erre vágyik. Vagy 

mégsem? Maria Cristina gazdag családból származik, csodaszép, de negyvenkét é-

ves korára egy veszteségekkel teli érzelmi múlt áldozata: apja elhagyta, anyja meg-

halt rákban, majd szeretett bátyja is elhunyt egy búvárbalesetben, első férje pedig 

egy karambolban az autópályán. Mindez hozzájárul a társadalmi megítéléséhez, egy 

mélabús hercegnő portréja rajzolódik ki előttünk, akit a rossznyelvek, sokatmondó 

szójátékkal, Maria Tristina1 néven emlegetnek. 

Ammaniti főhőse látszólag nagyon is megfelel a szenvedésre hajlamos, legfel-

jebb rejtett mélységgel rendelkező, nem túl okos Barbie-baba sztereotípiájának. A 

szerző, aki ezzel persze tökéletesen tisztában van, ebben a történetben igyekszik ezt 

a kockázatot előnnyé változtatni: új, valóságos dimenziót ad egy olyan figurának, 

amelyet a nagyközönség csak a televízióból, fényképekről vagy papírlapon nyomtat-

va ismerhet. Úgy teszi hitelessé Maria Cristinát, hogy különleges tulajdonságait – 

anyagi kiváltságait és érzelmi szerencsétlenségét – a teljesen hétköznapi személyi-

ségével ellensúlyozza. Főhősünk kissé introvertált, gyakran bizonytalan, mondhatni 

labilis, nem feltűnően művelt vagy éles elméjű, de nem is olyan ostoba vagy bamba, 

mint azt sokan gondolják a körülötte élők közül. Néha kissé komolytalan, ugyanak-

kor gyengéd és védelmező a számára fontos emberek iránt – egyszóval nem az a 

                                                             
1 A triste szó olaszul szomorút jelent 



191 

 

megközelíthetetlen szobor, amit a külseje sugall, sokkal inkább egy végtelen egy-

szerű teremtés, akivel ha talán azonosulni nem is lehet, de mindenképpen kivívja 

együttérzésünket. Merőben újszerű törekvés ez Ammanti maszkulin világában: a 

szerző elhagyja a jól kitaposott utat, nincsenek kamasz fiú főszereplők, sem durva, 

agresszív férfiak, hanem – először Ammanti munkássága során – egy felnőtt nő, 

akinek roppant könnyű drukkolnunk, mivel története a válság és a megváltás 

magával ragadó egzisztenciális példázatát követi. A regény egy hét történéseit mesé-

li el. Ez alatt az egy hét alatt Maria Cristina egy először talán maga számára is félel-

metesnek tűnő, de végül pozitív értelemben véve sorsfordító egyensúlyvesztést 

szenved el, ami kimozdítja a hosszú évekig tartó depressziójából és passzivitásából, 

és elindul az önmegváltás és az aktív, boldog életbe való visszatérés útján. 

Ezen küldetésben szinte mesebeli figurák kísérik el. Ott van rögtön Andrea 

Sarti, a kamaszkori szerelem, aki visszatér az elfojtott múlt feneketlen bugyraiból, 

és Maria Cristina folyamatos belső vívódásai révén egyszerre lép fel jóképű, fehér 

lovon érkező hercegként és bosszúpornó-videóval felfegyverzett gonoszként; avagy 

Stefania Subramaniam, az indiai fodrásznő, egyfajta tiszteletlen, de szeretetteljes 

jótündér; Luciano Vasile, Maria Cristina testvérként szeretett gyengéd, hűséges és 

kellőképpen együgyű gyermekkori barátja; no meg az újságírónő, Mariella Reitner, 

az olasz politikusok réme, aki meglepő módon Maria Cristina szövetségesévé válik: 

megfogalmazza a first lady belső utazásának célját, melynek eléréséhez mérföldkő 

lehet egy tévéinterjú, amely persze az újságírónak is nagy dobást jelent, tekintve, 

hogy a miniszterelnök felesége sosem ad interjút: „Azt hiszem, ezt az interjút tény-

leg meg kell csinálnod. [...] Nem tehetsz róla, de van egy szereped, és az emberek 

úgy ítélnek meg téged, hogy semmit sem tudnak rólad. Az igazságodat, a legbelsőbb 

igazságodat, ki kell hoznod magadból”.  

Az újságíró-riporter (és rajta keresztül persze maga Ammaniti) éppen azt az 

elemet helyezi a fókuszba, amely a fényképekből nem látszik: az intim életet. Az 

„intim” jelző mindazt hivatott jelezni, ami számunkra a legbelső, azaz a mély, a tit-

kos, a közeli. Nyilvánvalóan több szinten is értelmezhető: a lélek legmélyebb intimi-

tása, amely nagyrészt még saját magunk számára is ismeretlen. Persze az intimitás 

utal a szexualitásra is; és létezik egyfajta affektív intimitás is, mint például két em-

ber kapcsolata a kölcsönös bizalom állapotában. Mindezek a szempontok szerepet 

játszanak Ammaniti regényében; mégis éppen az első, a lelki-pszichológiai dimenzió 

a legkorlátozottabb, valószínűleg azért, mert ha az irodalmi nyelv eszközeivel kerül-

ne bemutatásra, az túlságosan eltávolítaná az írót a választott hangnemtől, nyelve-

zettől és ezáltal a célközönségtől.  

Ammaniti nyelvezete hagyományosan egyfajta audiovizuális nyelvezet, amit 

maga a szerző is készséggel elismer, és ez a sajátos körülmény némi nehézséget 

jelent. Egy olyan írásban, ahol csak közvetett módon lehet képeken keresztül narra-

tívát létrehozni, nem volna furcsa, mint ahogy persze nem furcsa az irodalom fel-

használása az intim élet feltárására sem. Éppen ez az, amit az irodalom minden más 



192 

 

művészetnél jobban tud: az embert, a lelki dimenziót belülről ábrázolni. A szokatlan 

manőver az, hogy a kettőt együtt próbálja megtenni Ammaniti: megközelíteni ezt 

az intim világot, amely kívülről nem látható, azzal az erősen vizuális kifejezésmód-

dal, amely az irodalmat egészen közel hozza a mozihoz. 

Maga a történet alapjában véve igencsak banális: Maria Cristina, aki meg-

szokta, hogy lenyűgöző szépsége miatt távolságtartóan kezelik, különösen amióta 

átvette a first lady szerepét, nem rendelkezik olyan barátokkal, akikben megbízhat-

na, nincs senki, akinek elmondhatná titkait, nincs módja arra, hogy kifejezze félel-

meit és aggodalmait. Egy nap valamely különös véletlen folytán újra felbukkan éle-

tében az egyik kamaszkori szerelme, aki egy jól sikerült, felszabadult találkozásuk 

után kettejük intim légyottját tartalmazó szexvideót küld neki a mobiltelefonjára. A 

múlt így váratlanul visszatér és szörnyű fenyegetéssé válik: ha a videó nyilvános-

ságra kerül a közösségi médiában, az porig rombolná Maria Cristina sikerét és kar-

rierjét, és a férjét, a miniszterelnököt is tönkretenné. Ettől a pillanattól kezdve a 

főhősnő unalmas és rituális napjai gyökeresen megváltoznak… 

Niccolò Ammaniti ebben a regényében a mindentudó elbeszélő külső néző-

pontjával kísérletezik, aki szórakozottan figyeli, mi történik Maria Cristinával, és 

gyakran fordul közvetlenül az olvasóhoz, könnyed és ironikus stílusban. Amellett, 

hogy komikus, ennek a trükknek megvan az a pozitívuma is, hogy könnyedebbé és 

gördülékenyebbé teszi az elbeszélést. A jelen idő használata egyes szám harmadik 

személyben szintén azt a benyomást kelti az olvasóban, hogy a történet „élőben”, az 

olvasás idején zajlik. A filmszerű narráció, amely egyébként minden Ammaniti-re-

génynek elmaradhatatlan sajátossága, itt szükségszerűen együtt jár a fókusz bizo-

nyos fajta áthelyeződésével: mi az, ami egy személy intim életében képekben hozzá-

férhető, közölhető és ábrázolható?  

A mélység és a felszín, a belső és a külső kétértelmű viszonya a nézőpont keze-

lésében is megfigyelhető. A regény elején nagyon kevés az intimitás, az elbeszélő 

kívülről mutatja a főhőst, csak fokozatosan változik a fókusz, mígnem érezhetően 

Maria Cristina perspektívájához tapad. Némi kétely azonban marad, hiszen az elbe-

szélő nem szorítja ki magát, továbbra is jelzi jelenlétét megjegyzésekkel és kitérők-

kel. Kinek a tekintete vezeti tehát a történetet? Végül azért kiderül: Maria Cristina 

vezet minket, önmagunk felé, miközben maga is egy mély és fokozatos változást él 

át, amelyet az író kivételes érzékenységgel, fordulatokkal tűzdelve ábrázol. Mert a 

változás azok számára, akik félnek tőle, fáradságos munka, hosszú út, amely során 

az ember szükségszerűen megbotlik, többször is. A lényeg, hogy hagyja magát ve-

zetni az akarata és a megváltoztathatatlan körülmények által, és tudjon újra meg 

újra felállni. Ammaniti főhőse pontosan ezt teszi, és így lehetőséget ad számunkra, 

hogy együtt érezzünk törékeny karakterével, amelyről viszont időközben kiderül, 

hogy nagyon is erős. Maria Cristina Palma másik ember lesz a regény végére. Vagyis 

inkább: újra önmaga lesz. Átmegy minden viszontagságon és diktátumon, amelyet 

a jelenlegi társadalom állít vele szembe, megküzd önmagával és a világgal, hogy 



193 

 

megszabadítsa magát a szép szobor képétől és szerepétől, amelyet a társadalom és 

a politika rá akar erőltetni. Ammaniti regénye arról szól, hogy kivé lettünk és ho-

gyan élünk. Kíméletlenül őszinte, tükröt tart elénk, hogy megértsük, milyen mesz-

szire jutottunk mára, hogy a technológia és a közösségi média, vagyis az általuk 

körénk épített kép egy szörnyű ketrec (bár, legalábbis látszólag, aranykalitka, mint 

Maria Cristináé), amelyben azt kockáztatjuk, hogy egész életünkben foglyok mara-

dunk, anélkül, hogy valóban élnénk. A könnyed, sőt időnként kifejezetten parodisz-

tikus hangnem miatt nehéz megérteni, hogy a könyv azért mutatja be ezt a társada-

lomképet, hogy megerősítse, vagy pedig, hogy elítélje azt. Az olvasónak az a benyo-

mása, hogy Ammaniti egyszerre törekszik mindkettőre, hogy biztosra menjen. Min-

denesetre a La vita intima társadalomképéből egy olyan népi mentalitás rajzolódik 

ki, amelyet egyfajta visszatérő feudalizmus jellemez, ahol a nemesek helyébe a gaz-

dagok lépnek, akiknek a hatalmát senki sem merészeli megkérdőjelezni; ahol az 

érték abban rejlik, hogy az ember a saját dolgaival törődik, amennyire csak tud, és 

gyanús az, aki a közjóról próbál gondoskodni – vagy már korrupt, vagy azzá válik, 

mert a közügyek nem a kollektív jólét előfeltételei, hanem az egyéni szabadság és az 

élet élvezetének akadályai. Ammaniti világképe bizarr és groteszk, de sajnos nagyon 

is valós. A történet magával ragad és gondolkodásra késztet. Hét nap eseményeit 

meséli el, de a megoldás, a lelki bőség, az egyensúly csak az utószóban, egy nyolcadik 

napon válik nyilvánvalóvá. És lám, már vissza is tértünk a számmisztikához… 

 

 



194 

 

SZILÁGYI Edina 

Családregény női ágon 
Aurora Tamigio: Il cognome delle donne (Feltrinelli, 2023) 

Aurora Tamigio 2023-ban megjelent első regénye, az Il cognome delle donne [A nők 

vezetékneve] egy fordulatos, lélektanilag árnyalt családtörténet, amely generáció-

kon át követi egy szicíliai család nőtagjainak sorsát. A mű azonban nem csupán a 

család életútját meséli el, hanem mélyebb társadalmi és kulturális rétegeken keresz-

tül tárja fel a női tapasztalatokat, a generációkon át öröklődő terheket és az önállósá-

gért folytatott küzdelmet. A regény fókuszában a női identitás, az öröklött és új sze-

repek, valamint a családi és társadalmi elvárások közötti egyensúlykeresés áll. 

A történet középpontjában a Quaranta és Maraviglia család állnak, amelyek-

nek nőtagjai egy kis szicíliai hegyi faluból indulva végül Palermo nyüzsgő világáig 

jutnak. A családi saga vezéralakja a martiarcha Rosa, egy erős akaratú fiatal nő, akit 

már gyerekként is különleges tartással áldott meg az élet. Az erőszakos, tekin-

télyelvű családból menekülve 1925-ben házasságot köt a csendes, tisztes Sebastiano 

Quarantával, akivel kölcsönös megbecsülésen alapuló kapcsolat bontakozik ki. A 

közösen nyitott fogadójuk hamar a környező falvak közösségi életének központjává 

válik. A háború azonban elszakítja a fiatal házasokat egymástól, és Rosa kénytelen 

egyedül nevelni három gyermeküket: Fernandót, Donatót és Selmát. Ezzel párhuza-

mosan megerősödik benne a függetlenség igénye, és lassan valódi, modern női sze-

repbe lép. 

A történet másik hangsúlyos szála Rosa lányának, Selmának a sorsa, aki egy 

csendesebb, törékenyebb karakter. Egy félreértésből született házasság során kerül 

kapcsolatba Santi Maravigliával, a manipulatív, gyenge jellemű férfival, aki sem 

anyagi, sem érzelmi biztonságot nem tud nyújtani a családjának. Selma története 

nemcsak egyéni tragédiaként van jelen, hanem újabb generációs példája annak, mi-

ként öröklődik tovább a női alárendeltség és hogyan válik újra és újra kérdéssé a női 

hang és szabadság megtalálása. 

A következő generációt Selma három lányai alkotják Patrizia, Lavinia és Mari-

nella személyében, akik mind másként, de bátran veszik kezübe sorsukat. Patrizia 

karizmatikus, energikus nő, aki a nagymama erejének örökségét viszi tovább. 

Lavinia csendesebb, visszahúzódóbb személyiség, és lemondásaival tartja egyben a 

családot. A legfiatalabb Marinella pedig már a modern világ küszöbén áll, nyitottan 

arra, hogy elszakadjon a múlt sémáitól, annak reményében, hogy felépítse a saját 

életét. Hármuk kapcsolatát a nővéri összetartás és a közös örökség formálja, ami 

minden különbözőségük ellenére is szilárd családi egységgé kovácsolja őket. 

A regény nagy erőssége, hogy szereplői nemcsak jelképek vagy szerepkörök, 

hanem érzékenyen megrajzolt hús-vér karakterek. A családtagok belső vívódásai, 

identitáskeresése, a társadalmi szerepekhez való viszonyuk és a múltból hozott 



195 

 

terhek és törések finoman, mégis határozottan mutatják be, hogyan válik személyes 

történetből közös női tapasztalat. 

Tamigio egy olyan világot tár elénk, ahol a nők nem passzív szenvedői, hanem 

aktív alakítói életüknek és közösségük történetének. A mű társadalmi háttere, 

amelyben a háborúk, a gazdasági átalakulás, a falusi és városi lét közötti feszült-

ségek végig meghatározó, de sosem elnyomó tényezők. A történet középpontjában 

mindvégéig az emberi viszonyok és a belső küzdelmek ábrázolása marad meg. Amíg 

a férfiak gyakran szellemi, erkölcsi vagy anyagi gyengeségüket mutatják a történet-

ben, a nők újra és újra képesek a romokból is életet teremteni, közösséget kovácsolni 

a széthullásból. 

A regény szimbolikusan is reflektál arra a társadalmi problémára, amely a 

regény címe is felvet: a nők identitásának, nevük és hagyatékuk láthatóságának kér-

désére. Egészen a közelmúltig Olaszországban is nem csak jogilag, de társadalmilag 

is elképzelhetetlen volt, hogy egy családi történetet női ági vezetéknevek mentén 

kövessük. A regény ezt a hiányt is pótolni igyekszik, hiszen női sorsok, életek, dönté-

sek kerülnek a középpontba úgy, hogy közben a férfi szereplők sem válnak elna-

gyolttá vagy éppen jelentéktelenné. 

Aurora Tamigio maga is érzékenyen és elkötelezetten foglalkozik a női történe-

tekkel, a hétköznapi tapasztalatok és családi emlékek világával. Írásmódját áthatja 

az érzelmi mélység, a finom humor és az empátia. A szereplők múltja, döntései, 

tárgyai és az azokhoz fűződő kapcsolatai, mint például Selma varrógépe, mind-mind 

a családi mitológia részei, amelyek összekötik a generációkat. 

A regény jelenleg még nem elérhető magyar nyelven, pedig érzékeny témái és 

letisztult, mégis erőteljes narrációja révén a hazai olvasók számára is különösen 

izgalmas olvasmány lehetne. A regény már most jelentős sikert aratott Olaszor-

szágban, ahol 2023 júliusában jelent meg a Feltrinelli kiadónál, és azóta is vezeti az 

eladási sikerlistákat. 2023-ban elnyerte az olasz irodalom egyik legrangosabb elis-

merését, a Premio Strega-díjat is. 

Az Il cognome delle donne nemcsak egy család regénye, hanem a női szolidari-

tás, a múlt öröksége és az önállóságba vetett hit története is egyben. Olyan mű, 

amely csendben, de megrendítően mutatja meg, hogyan formálódik egy közösség a 

nők döntésein, bátorságán és kitartásán keresztül és hogyan lesz a hétköznapi élet-

ből történelem. 

 

 



196 

 

CSÁKVÁRI Lilla 

„Egy nő képes úgy festeni, mint egy férfi, s talán még jobban” 
Anna Banti: Artemisia (ford. Lukácsi Margit, Labirintus Kiadó, 2024) 

Majdnem pontban nyolcvan évvel az eredeti mű megjelenése (1947) után készült el 

– Lukácsi Margit fordításának köszönhetően – Anna Banti: Artemisia (Labirintus 

Kiadó, Budapest, 2024) című sokat méltatott regényének magyar kiadása. 

Anna Banti és Artemisia Gentileschi sorsa különös összefonódást mutat 

átlépve az őket elválasztó évszázadokon, hiszen nem csupán Bantinak (vagyis Lucia 

Loprestinek) a barokk festőnőről végzett művészettörténeti kutatása jelenti a kette-

jük közötti kapcsolódást. A veszteség az, ami összeköti leginkább őket: a veszteség, 

amely az alkotáshoz, a művészethez motiváló, sőt felszabadító erőt, az újrakez-

déshez, az újjáépüléshez és némiképp a kiteljesedéshez szolgáló tapasztalást adta 

számukra. A legintenzívebb kapocs tehát a két sors között a veszteség fájdalmas 

élménye: „A tájból fájdalom áradt, és most már ebből kell táplálkozni”. Gentileschi 

életét több súlyos trauma és fájdalom keretezte, amelyeken tovább lépve vált korá-

nak (és az utókor számára is) egyik legelismertebb festőnőjévé. Banti regényének 

eredeti kézirata pedig – ahogyan a mű első oldalain is olvashatjuk – elpusztult a 

nagy világégésben egy bombázás során, így újra kellett írnia azt. A hosszú levéltári 

kutatómunka eredményeképpen kirajzolódó alkotói életútból így született meg ez a 

lélektani regény.  

Orazio Gentileschi festő lányának, Artemisiának tehetsége nagyon korán meg-

mutatkozott, miután apja műhelyében jobbára tőle leste el a mesterség fortélyait. 

Művészetét illetően főleg Caravaggio hatását szokás kiemelni, amely az erőteljes 

fény-árnyék játékokban és a nyers ábrázolásmódban, az érzelmi túlfűtöttségben 

nyilvánul meg leginkább. Gentileschi volt az első nő, akit felvettek a firenzei művé-

szeti akadémiára (Accademia delle Arti del Disegno), és aki egész Itália-, sőt Európa-

szerte komoly hírnévre tett szert. Nem lehet véletlen, hogy számos festményén 

olyan női, főként bibliai alakokat ábrázol, akik valamilyen módon a férfi elnyomóik-

kal szálltak szembe. 

A regény nem egyszerűen Gentileschi fájdalmas, mégis kalandos életének 

dokumentatív elbeszélése, sokkal inkább lélektani-, és talán egy kicsit fejlődés-

regény is. Az olvasó, ismerve Artemisia erőszakkal terhelt életét, talán azt várná, ez 

az esemény áll majd a cselekmény centrumában, ám a regény töredelmes része az 

ezt követő, Artemisia élete végéig tartó időszakot beszéli el. És talán ez sejteti azt a 

fajta kapcsolódási vágyat is Banti és hősnője között, amit a szerő-narrátor már az 

első oldalakon kijelöl: „Ne sírj” – így, ezzel a kijelentő mondattal indul a regény. A 

veszteség, a trauma tehát csupán kiindulási pontja egy olyan életútnak, amely épp 

ezekből merítkezve küzdi meg saját magát és mintegy poszttraumás növekedésként 

látja, és éli meg az életet, még ha nem is további szenvedésektől mentesen. 



197 

 

A kötet magyar kiadásának különlegessége, hogy – egyfajta külső keretként – 

Susan Sontag előszavával indul (ford. Lázár Júlia) és Vígh Éva tanulmányával zárul 

a könyv. Két, teljesen más hangulatú, stílusú és műfajú szövegről van szó. Sontag 

esszéje egy szenvedélyes vallomás, szinte Banti zsenijének laudációja, amelyben az 

írónő és főhőse kapcsolatát méltatja: „Banti jelenléte a narratívában a regény köz-

pontja – szíve”. És bár a regény valóban így indul, ez a jelenlét később megkopik, 

elhalványul. Sontag szövege elsősorban irodalmi esszé, ahol maga is Artemisia alak-

jában látja a szerző és hőse közötti reláció kulcsát: „Hősiessége és becsvágya a szé-

gyenéből fakad, lényegében a botrány szabadítja fel: az erőszaktétel botránya, amit 

maga az áldozat okoz azzal, hogy nyilvánosságra hozza”. Ezzel szemben Vígh Éva 

tanulmánya a tudós műve Artemisia Gentileschi életéről és munkásságáról kultúr- 

és művészettörténeti igénnyel megrajzolva.  

Artemisia életútjának, festő(nő)vé válásának, művészetben létezésének elbe-

szélése nem csupán egy egyszerű, hagyományos narráció, korhű társadalomrajz. És 

itt nem elsősorban az írónőnek a Sontag által méltatott játékára kell gondolunk, 

hogy egy tragikus esemény folytán a saját életébe beleillesztve kelti életre Genti-

leschit, hanem az elbeszélésben folyamatos külső-belső nézőpontok váltakozására, 

az állandó önreflektív részletek által az alkotó folyamatokra reagáló, Artemisia 

önelemzésének, önismereti munkájának bemutatására is. Ez teszi valódi alkotás-

lélektani fejlődésregénnyé. És bár értelmezhetnénk úgy is, mint a korabeli festészet, 

művészélet, Gentileschi elismert festőnővé válásának dokumentumát, valójában 

emellett megjelennek és a szöveget folyamatosan át- és áthatják, sőt az utolsó olda-

lig végig kísérik a férfiak által okozott veszteségek és a magány élményének húsba 

maró tragédiái. Artemisia a nő, akit megerőszakolnak, de nem törik meg, hiszen 

feljelenti elkövetőjét és a kínvallatások ellenére is végig kitart az igaza mellett; a nő, 

aki nem adja fel, hogy – korával szembe menve, az állandó gunyorosság és mega-

lázás ellenére – nőként festőművésszé váljon, dühét fegyverként forgatva bele a mű-

vészetbe. De ő az a nő is, aki el akarja adni magát művészként, aki képes anyagilag 

is saját lábra állni. A nő, aki szinte anya nélkül cseperedik fel, ő maga pedig nem tud 

anyaként funkcionálni, mert a munkájának szenteli az életét. A nő, aki férfi nélkül 

éli le életének nagy részét, bár nem az özvegység okán. A nő, aki egyedül utazva szeli 

át egész Európát, hogy eljusson Angliába „egy határtalan és ember nélküli szabad-

ság felé”. Szembeszegül a nőket és férfiakat társadalmi szerepekkel és elvárásokkal 

stigmatizáló rendszerrel (biztosan nem véletlenül sajátították ki a nevét a feminista 

mozgalmak is…). Mégis legesleginkább – ahogyan többször felmerül Artemisia gon-

dolataiban – ő az a „nő, akit többszörösen mellőztek, kétszer elárultak”. Épp ezért a 

magányosság a sorsa. Gentileschi a súlyos traumák és küzdelmek után ezen az áron 

tudta a művészetnek szentelni életét. 

Nem lehet szó nélkül elmenni amellett, hogy Artemisia akármennyire is 

megküzdött a külső körülményekkel, akármennyire is sikerült felküzdenie magát a 



198 

 

művészi élet ranglétráján, újból és újból – szinte tudattalanul is – leleplezi azt a sze-

retetre képtelen apától való érzelmi függőségi viszonyt, amelybe egész életében ben-

ne ragadt. Nem tudott szabadulni tőle felnőtt nőként sem, hiszen Orazio Gentileschi 

nem csupán apja, de mestere és példaképe is volt, akitől a festészetet tanulta, akitől 

a nevét kapta, aki miatt a nevét megváltoztatta (hisz az ő akarata miatt kellett férj-

hez mennie), majd akinek a nevét „válása” után visszakapta: „Elhatároztam, hogy 

elutazom, hogy életemet és munkámat apám mellett fejezzem be”. Angliában, húsz 

év elteltével sem csökken közöttük az érzelmi távolság, hiába rajong érte Artemisia. 

Apja mellett élve az autonóm művész nő visszacsúszik a rajongó („sokszor egyik 

kezét – [apjának] azt a szép, könnyű kezét”), az egyszerű tanítvány („úgy érezte, ő 

maga nem is tud festeni, csak állt az ablak előtti szórt fényben”), a kislány („tompa, 

egyhangú füttyszó hagyta el ajkát: ez a hang régi, gyermeki játékokra emlékeztetett, 

ezt a hangot a Gentileschi gyerekek a derűs kedv jeleként ismerték”), a férfi mellett 

másodrangú nő hagyományos szerepébe („élvezetét lelte bizonyos kisebb házimun-

kákban … ezeket lassanként megszerette – bár igény nem volt rá –, és elvégezte idős 

apja körül”). És ez az újabb kapcsolódás az írónő és Artemisia közt: ahogy Sontag 

felfedi, Banti a férjének, a neves művészettörténész Roberto Longhinak élt élete 

nagy részében, s talán – minden tehetsége ellenére – az árnyékában is. A regényt is 

neki ajánlja. 

Az Artemisia nem könnyű olvasmány, talán nem is laikus olvasónak való, meg-

válogatja a közönségét mind témája, mind stílusa, szerkezete és nyelvezete miatt, a 

bevezető esszé és az utótanulmány pedig csak még magasabbra teszik a mércét. Ami 

bizonyos azonban, hogy a regény magyar nyelvű megjelenése újabb hiányt pótol a 

magyar olvasókhoz elérő, méltán fontos alkotások sorában. 

 

 



199 

 

Zita KOVÁCS 

La pericolosa relazione tra Nord e Sud, ovvero la nascita dell'Italia 

Pete László: Itáliától Olaszországig – A Risorgimento és az olasz egyesítés [Dall’Italia 

frammentata all’Italia unita – Il Risorgimento e l’unificazione italiana] (Gondolat, 2018) 

Il libro di László Pete (Itáliától Olaszországig – A Risorgimento és az olasz egyesítés) 

è stato pubblicato nel 2018 dalla casa editrice Gondolat. In Ungheria, si tratta indub-

biamente di un'opera indispensabile. Come suggerisce il titolo, il Risorgimento è il 

ponte che collega l'Italia del nostro tempo con l'Italia della prima età moderna, vale 

a dire con un'Italia politicamente, culturalmente ed economicamente frammentata, 

e dotata di una storia che risale al Medioevo. László Pete esplora questo tema nel 

suo libro, e allo stesso tempo introduce il concetto del Risorgimento e della storia 

dell'unificazione d'Italia nella coscienza pubblica ungherese. 

Il periodo del Risorgimento viene tradizionalmente datato dal Congresso di 

Vienna del 1815 fino al 1861, con la nascita dell’Italia unita. Il risultato del Congresso 

di Vienna fu che nella Penisola Appennica rimasero autonomi solo due stati, il Regno 

di Sardegna (dinastia dei Savoia) a Nord e il Regno delle Due Sicilie (dinastia dei 

Borbone) a Sud, che si differenziavano non solo per le caratteristiche geografiche 

(ad esempio, buoni terreni agricoli a Nord, miniere di zolfo a Sud), ma anche per le 

diversamente sviluppate relazioni internazionali. Mentre la politica estera del Re-

gno delle Due Sicilie fu caratterizzata da passività e isolamento, il Regno di Sar-

degna, sotto la guida del primo ministro antiaustriaco Camillo Benso di Cavour, 

partecipò alla guerra di Crimea del 1855 con 18.000 soldati al fianco dell’Inghilterra 

e della Francia. 

Tra coloro che volevano unire i Paesi della penisola in uno solo stato italiano, 

pochi erano a conoscenza della situazione del Mezzogiorno e delle pessime condizio-

ni di vita dei meridionali. La maggior parte delle terre era nelle mani dei proprietari 

terrieri, che costituivano una parte ristretta della popolazione, che abusavano della 

loro posizione privilegiata e costringevano i contadini a condizioni di lavoro e di vita 

miserabili. La povertà della popolazione era aggravata dall'analfabetismo diffuso e 

dalla mancanza di istruzione. Questo era uno dei motivi per i quali, insieme ai conta-

dini, agli operai ed agli artigiani, gran parte della piccola borghesia era esclusa dal 

far sentire la propria voce sulle questioni politiche. Allo stesso tempo, i promotori 

dell'unificazione davano quasi per scontato che l'unificazione del Paese avrebbe 

risolto i problemi, e che il nuovo governo sarebbe stato di per sé una garanzia di 

progresso generale e di miglioramento delle condizioni. In realtà, il Risorgimento 

                                                             
 A KULTURÁLIS ÉS INNOVÁCIÓS MINISZTÉRIUM EGYETEMI KUTATÓI ÖSZTÖNDÍJ PROGRAMJÁNAK A NEMZETI 

KUTATÁSI, FEJLESZTÉSI ÉS INNOVÁCIÓS ALAPBÓL FINANSZÍROZOTT SZAKMAI TÁMOGATÁSÁVAL KÉSZÜLT. 



200 

 

fu soprattutto una creazione di idee politiche, spesso lontane dai bisogni e dai diritti 

quotidiani della gente comune. 

Come conseguenza di tutte queste cause, già a metà secolo l'Italia soffriva di 

insormontabili differenze regionali e di gravi conflitti interni: insurrezioni e ribellio-

ni scoppiavano ovunque, e nessuna classe sociale era risparmiata dalle ostilità. Fu 

in queste circostanze che nel 1861 nacque lo stato unito della nazione italiana, il 

Regno d'Italia, grazie alle astuzie diplomatiche di Cavour e dell'élite politica preva-

lentemente settentrionale, dell'esercito sardo e delle camicie rosse di Garibaldi. 

Nel libro Itáliától Olaszországig di László Pete, quasi 250 pagine, dopo un'in-

troduzione in quattordici capitoli (tre più brevi e undici più lunghi) il lettore viene 

introdotto nel processo risorgimentale in uno stile facile da leggere, seguire e com-

prendere. L’autore presenta la storia d'Italia e del giovane stato italiano dagli inizi 

del Risorgimento, passando attraverso la Restaurazione e i primi tentativi rivoluzio-

nari, fino all'instaurazione dell'unità politica. Infine, offre anche uno sguardo sul 

rapporto, tutt'altro che privo di problemi, tra il Risorgimento e la memoria naziona-

le. Il volume si conclude con una rassegna analitica della bibliografia specialistica 

sul Risorgimento, che esamina anche i cambiamenti di enfasi e di approccio della 

storiografia sull'argomento. 

Il capitolo sulle attività di István Türr e della legione ungherese al fianco di 

Garibaldi e sul ruolo degli ungheresi nella rivoluzione italiana è particolarmente 

interessante ed istruttivo per i lettori ungheresi. Nel momento rivoluzionario dei 

moti del 1848, la storia dei due Paesi trovò un punto di contatto comune, dato che 

sia l'intera Ungheria che una parte d'Italia facevano parte dell'Impero Asburgico. 

Secondo la logica interna della politica militare asburgica, le truppe straniere dove-

vano essere dislocate in tutte le parti dell'impero (ed è così che gli ungheresi fini-

rono nell'Italia Settentrionale), e quindi i patrioti ungheresi e italiani erano inevita-

bilmente in stretto contatto tra loro. Le due nazioni, che allo stesso tempo esprime-

vano il loro desiderio di indipendenza e di unità nazionale, erano unite dalla figura 

di un nemico comune. 

Le mappe geografiche che illustrano gli eventi storici sono un importante aiuto 

per il lettore nella navigazione nel testo. Per il pubblico professionale uno dei mag-

giori valori del libro è che László Pete, oltre alle proprie ricerche, riflette costante-

mente sulle ultime scoperte della storiografia internazionale e soprattutto italiana, 

sul Risorgimento. In questo modo, il libro è sia una parte del discorso accademico 

internazionale sia un collegamento ad esso per la storiografia ungherese. Ad esem-

pio, introduce il cosiddetto sviluppo "a macchia di leopardo" dell'Italia nella coscien-

za pubblica ungherese come una nuova prospettiva. Inoltre, mette a fuoco la que-

stione meridionale, piuttosto marginalizzata nella storiografia accademica. Vale la 

pena di notare che egli discute con la dovuta sensibilità critica la concezione neobor-

bonica della storia, strettamente legata alla narrazione meridionale di quest'ultima, 

che ha guadagnato notevole popolarità nell'ultimo decennio. 



201 

 

Quest’opera di László Pete è un manuale indispensabile per chi vuole avere 

una visione globale sulla storia delle relazioni politiche italo-ungheresi del XIX se-

colo. È anche una guida ideale per chi cerca un punto di riferimento affidabile per 

la letteratura della bibliografia specialistica sul Risorgimento. Il libro Itáliától Olasz-

országig è di facile comprensione e il suo stile chiaro e preciso appassionerà anche 

il lettore meno esperto. È particolarmente consigliato agli studenti di storia. 

 

 



202 

 

 


